755

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan

Kemasyarakatan
Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
E-ISSN: 2715-5420

Rekognisi Sosio Historis Kewenangan
Pengawasan BPD dalam Pemerintahan Desa
Menurut Undang-Undang Desa Perspektif
Siyasah Dusturiyah

Zulfa Listiani Putri'* Lutfi Fahrul Rizal’>, Muhammad Amin®

"UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
2 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
> UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

*Email (zulfaalistiani30@gmail.com )

Keywords : Abstract
BPD,  Legitimacy, This study analyzes the legitimacy and supervisory function of the
Musyawarah, Village  Consnltative  Body — (Badan — Permusyawaratan

Dar'u  al-Mafasid, ~Desa/BPD) within the framework of village antonomy by linking
Viillage Oversight historical evolution, the spirit of deliberation (musyawarabh), and the
legal maxcim dar'n al-mafasid mugaddanun ‘ala jalb al-masalih.
The BPD is understood as the product of an adat—state negotiation
that evolved from pre-colonial village deliberative forums (rembug
desa) that were organic and inclusive, weakened into subordinate
meetings during the colonial period, formalized as the 1 illage
Consultative Conncil (LNMD) after independence, and later
transformed into the modern BPD (Law No. 22 of 1999 and Law
No. 6 of 2014). Normatively, the BPD functions as a
counterbalance fo the executive; however, in practice it remains
vulnerable to patronage and bureancratization, cansing its oversight
role to be largely symbolic and insufficiently inclusive of women and
youth. Using a normative juridical and socio-historical approach,
this study demonstrates that musyawarab as the core of legitimacy
has shifted from endogenous, adat-based legitimacy grounded in
mntual cooperation (gotong royong) toward fragile, vertically
regulatory legitimacy. This shift has led to the erosion of local

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all


https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:zulfaalistiani30@gmail.com

756

wisdom and the weakening of the BPD’s supervisory function. In
Sact, the maxim dar'u al-mafasid requires musyawaralb to operate
as an ethical mechanism for preventing harm (such as corruption of
village funds) and to serve as the primary filter in every village
decision. These findings lead to recommendations for normative
reconstruction and the revitalization of inclusive, transparent, and
locally grounded deliberative musyawarah, so that the BPD can
once again function effectively as a supervisory body and gnardian of
village harmony in accordance with the principles of good governance
and maqasid al-shari ah.

Kata Kunci :

BPD,  Legitimasi,
Musyawarah, Dar'
u Al-Mafisid,

Pengawasan Desa

Abstrak

Penelitian ini menganalisis legitimasi dan fungsi pengawasan
Badan Permusyawaratan Desa (BPD) dalam kerangka otonomi
desa dengan menautkan evolusi historis, rub musyawarah, dan
kaidabh dar'n al-mafasid mugaddamun 'ald jalb al-madshal. BPD
dipabhami sebagai hasil negosiasi adat-negara yang berevolusi dari
rembug desa pra-penjajaban yang organik dan inklusif, melemab
sebagai rapat subordinat Rolonial, diformalkan sebagai LMD
pasca-kemerdekaan, hingga menjadi BPD modern (UU 22/ 1999
dan UU 6/2014) yang secara normatif berfungsi sebagai
penyeimbang  eksekutif namun faktual rentan patronase dan
birokratisasi, sebingga pengawasan sering bersifat simbolis dan
kurang inklusif terbadap perempuan dan  pemnda. Dengan
pendekatan yuridis normatif dan sosio-historis, penelitian ini
menunjukkan babwa musyawarah sebagai rub legitimasi bergeser
dari legitimasi endogen-adat berbasis gotong royong ke legitimasi
vertikal-regulatif yang rapub, mengakibatkan lunturnya kearifan
lokal dan  pelemahan  fungsi pengawasan BPD;  padabal,
kaidah dar'n  al-mafasid menuntut  musyawarah  sebagai
mekanisme etis pencegahan mudarat (misalnya Rorupsi dana desa)
_yang seharusnya menjads filter utama dalam setiap keputusan desa.
Temuan ini mengarab pada rekomendasi rekonstruksi normatif
dan revitalisasi musyawarah deliberatif yang inklusif, transparan,
dan berbasis kearifan lokal agar BPD kembali efektif sebagai
pengawas dan penjaga harmoni desa yang selaras dengan prinsip
good governance dan maqdshid syari'ab.

Article History :

Received : Accepted :
12 November 2025 27 Desember 2025

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



757

PENDAHULUAN

Paska di proklamasikannya kemerdekaan Indonesia pada
17 Agustus 1945 Indonesia menjadi negara merdeka, bersatu dan
berdaulat, mulai terbentuklah pemerintahan Negara Republik
Indonesia. Indonesia dengan wilayahnya yang sangat luas terbagi
ke dalam beberapa provinsi, kabupaten, serta kota (Abdullah,
2016). Pemerintahan daerah di mana kata lainnya yaitu otonomi
daerah diatur pada pasal 18 Undang-Undang Dasar tahun 1945,
berkenaan dengan pasal tersebut dinyatakan bahwa Indonesia
terdiri dari daerah besar juga daerah kecil yang mana pada
pembentukan pemerintahan ditentukan berdasarkan undang-
undang (UUD, 1945). Setelah perubahan UUD 1945, pelaksanaan
pemerintahan daerah di Indonesia diatur dengan jelas melalui
undang-undang yang mengatur susunan dan tata cara
penyelenggaraan pemerintahan daerah dengan berpedoman
kepada 18 ayat (7). Hal ini memberikan gambaran yang lebih
terstruktur mengenai bagaimana pemerintahan daerah dijalankan,
serta menetapkan mekanisme dan prosedur yang harus diikuti
dalam penyelenggaraan pemerintahan di tingkat daerah. Dengan
demikian, tata urutan pemerintahan di Indonesia menjadi lebih
terorganisir, dan kewenangan serta tanggung jawab masing-masing
pihak dalam pemerintahan daerah dapat lebih dipahami dan
dijalankan dengan baik. Berkenaan dengan tata urutan
pemerintahan yang terbagi menjadi daerah besar serta daerah kecil.

Desa merupakan satuan pemerintahan terkecil yang
memiliki peran penting dalam penyelenggaraan pemerintahan,
pembangunan, dan pelayanan kepada masyarakat. Berdasarkan
Pasal 18 ayat (7) Undang-Undang Dasar Negara Republik
Indonesia Tahun 1945, disebutkan bahwa “Negara mengakui dan
menghormati satuan-satuan pemerintahan daerah yang bersifat
khusus atau bersifat istimewa yang diatur dengan undang-undang.”
Ketentuan ini menjadi dasar konstitusional bagi penyelenggaraan
pemerintahan desa yang memiliki hak asal usul dan kewenangan
lokal dalam mengatur serta mengurus kepentingan masyarakatnya.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



758

Pengaturan tentang desa diatur dalam Undang-Undang Nomor 6
Tahun 2014 tentang Desa, yang dalam Pasal 1 Ayat (1) menegaskan
bahwa desa merupakan sebuah komunitas hukum yang
mempunyai wilayah tersendiri dengan penentuan batasan pada
wilayah tersebut, serta memiliki kewenangan untuk mengatur
kemudian mengelola urusan pemerintahan serta kebutuhan
masyarakat yang tinggal di wilayah desa, dengan berdasar pada hak
asal-usul, inisiatif masyarakat, dan/atau hak tradisional yang diakui
dan dihormati dalam sistem pemerintahan Negara Kesatuan
Republik Indonesia (Undang-Undang No. 6, 2014).

Dengan adanya peraturan-peraturan tersebut dapat di
maknai bahwa desa mempunyai otonominya sendiri yang mana
diakui serta dihormati pada sistem pemerintahan NKRI (Asrori et
al., 2021). Dengan otonom daerah dapat menghadirkan tatanan
baru bagi warga desa mengenai prosedur pelaksanaan
pemerintahan  di  desa, menyadari bahwasannya  tidak
memungkinkan dengan luasnya wilayah negara Indonesia hanya
mengandalkan pada pemerintahan pusat saja. Penerapan otonomi
desa mengakibatkan perubahan pada struktur politik pemerintahan
desa, yang semakin memberi kekuatan atas landasan pengelolaan
pada pemerintahan desa. Selain itu, perubahan dalam struktur
politik pemerintahan desa membuka peluang untuk terciptanya
pemerintahan desa yang lebih demokratis dan transparan. Desa
dapat lebih bebas dalam menentukan prioritas pembangunan dan
mengelola anggaran, sehingga pemerataan pembangunan dapat
tercapai dengan lebih merata di seluruh wilayah Indonesia.
Otonomi desa juga memperkuat peran desa sebagai aktor penting
dalam sistem pemerintahan negara, yang pada akhirnya
meningkatkan kualitas kehidupan masyarakat desa (Tesa et al,
2017).

Pada dasarnya, setiap tingkatan pemerintahan daerah
memiliki fungsi dan kewenangan masing-masing yang memiliki
tujuan guna memberi pelayanan atas kebutuhan masyarakat di
wilayah tersebut. Desa sebagai entitas pemerintahan yang paling
dasar memiliki peran penting dalam pengelolaan dan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



759

pemberdayaan masyarakat, serta menjadi penghubung antara
kebijakan nasional dengan kebutuhan lokal. Pemerintahan desa
adalah pelaksana dari pemerintahan di tingkatan terbawah, di mana
memiliki wewenang untuk mengelola kebutuhan masyarakat yang
berada dicakupan daerahnya. Dalam pelaksanaannya, pemerintah
di daerah desa ini meliputi pemerintah desa serta BPD yang mana
mereka memiliki fungsinya masing-masing, begitupun dengan
kewenangannya. BPD pada dasarnya memiliki fungsi untuk
menjadi rekan dari pemerintah desa, keduanya berada pada
tingkatan yang setara untuk melaksanakan kegiatan dalam
pemerintahan, pembangunan, serta memberdayakan masyarakat.

Banyaknya jumlah masyarakat Indonesia yang tinggal di
pedesaan membuat kebijakan pembangunan nasional lebih banyak
difokuskan pada desa yang bertujuan guna memberikan
peningkatan kualitas hidup sehingga masyarakat dapat hidup
sejahtera, kemudian mengatasi kemiskinan melalui penyediaan
fasilitas, meningkatkan ekonomi yang berpotensi untuk
dikembangkan, memanfaatkan SDA serta lingkungan secara
berkala atau terus menerus.

Dengan demikian berbagai program pun disusun dengan
memprioritaskan desa, hal ini demi mencapai tujuan dari
pembangunan tersebut. Dalam konteks pelaksanaan pembangunan
desa, BPD memiliki kewenangan untuk melakukan pengawasan
terhadap perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi kegiatan
pembangunan desa sebagaimana diatur lebih lanjut dalam
Peraturan Pemerintah Nomor 43 Tahun 2014 tentang Peraturan
Pelaksanaan Undang-Undang Desa serta Peraturan Menteri Dalam
Negeri Nomor 110 Tahun 2016 tentang BPD. Kedua regulasi ini
memberikan dasar hukum operasional bagi BPD untuk
memastikan agar pembangunan desa dilaksanakan sesuai dengan
prinsip-prinsip  tata kelola pemerintahan yang baik (good
governarnce).

Adapun dalam penyelenggaraan rencana pembangunan
yang telah disusun dilaksanakan pemerintahan desa disertai
keterlibatan masyarakat atau warga (Budiyarto et al., 2016). Namun

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



760

dalam praktiknya, kewenangan BPD sering kali belum terlaksana
secara optimal. Banyak desa yang masih menghadapi persoalan
seperti kurangnya pemahaman anggota BPD terhadap fungsi
pengawasan, dominasi Kepala Desa dalam proses pembangunan,
hingga minimnya transparansi penggunaan dana desa. Akibatnya,
peran BPD sebagai lembaga pengawas sering kali hanya bersifat
formalitas, tidak berjalan efektif sebagaimana diamanatkan oleh
undang-undang. Melibatkan masyarakat desa ini dibutuhkan guna
menyesuaikan aspek kebutuhan dan kebermanfaatan sebagai
bagian penting dalam perencanaan (Khanafi, 2022).

Guna mensukseskan pembangunan oleh pemerintah desa
dibutuhkan keterlibatan pengawasan dari masyarakat secara
langsung, atau pengawasan oleh suatu badan di desa yang diberikan
kewenangan untuk mengawasi yaitu BPD. Sesuai dengan
ketentuan yang tercantum dalam Pasal 61 Undang-Undang Nomor
6 Tahun 2014 tentang desa, Badan Permusyawaratan Desa (BPD)
memiliki beberapa hak penting yang mendukung peranannya
dalam pemerintahan desa. Pertama, BPD memiliki hak melakukan
pengawasan serta memperoleh informasi terkait pelaksanaan
pemerintahan desa pada Pemerintah Desa, guna memastikan
transparansi juga akuntabilitas dalam pelaksanaan pemerintahan.
Kedua, BPD juga berhak memberikan pendapat mengenai
pelaksanaan pembangunan desa, penyelenggaraan Pemerintahan
Desa, pemberdayaan masyarakat dan pembinaan kemasyarakatan
desa, schingga pengambilan kebijakan dapat disesuaikan
berdasarkan kepentingan serta kebutuhan masyarakat. Selain itu,
BPD berhak memperoleh dana operasional dari Anggaran
Pendapatan dan Belanja Desa untuk menjalankan tugas serta
fungsinya secara optimal (Undang-Undang No. 6, 2014).

Pengawasan penyelenggaraan pembangunan desa yang
dilakukan oleh BPD mesti terlaksana dengan efektif, karena
mengingat pengawasan itu sendiri bagian dari manajemen yang
terkait upaya memastikan bahwa kegiatan telah terlaksana sejalan
dengan yang direncanakan. Dengan demikian jika terjadi
penyelewengan atau kekeliruan dapat diukur sejauh mana

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



761

kekeliruan tersebut terjadi, kemudian mengetahui sebab nya, hal ini
bermanfaat untuk mengambil tindakan selanjutnya yaitu perbaikan
atau mengatasi kekeliruan tersebut. Anggota BPD ditetapkan
jumlahnya sesuai angka ganjil dengan mempertimbangkan
keuangan desa, total penduduk, juga luas dari wilayah.

Pembangunan desa adalah hal yang dapat berdampak pada
peningkatan kehidupan masyarakat yang mana menjadi sejahtera.
Namun, guna mencapai pembangunan yang baik serta sejalan apa
yang dibutuhkan masyarakat, diperlukan pengawasan yang efektif.
Di sinilah Badan Permusyawaratan Desa (BPD) mengambil peran,
sebagaimana badan dengan mengemban amanah mengawasi
jalannya pemerintahan desa, memiliki kewenangan untuk
memastikan bahwa setiap program pembangunan transparan,
akuntabel, dan tepat sasaran, Pengawasan yang dilakukan oleh
BPD bukan saja sebatas evaluasi hasil pembangunan, namun
dilakukan pada prosedur perencanaan serta pelaksanaan
pembangunan yang melibatkan partisipasi masyarakat. Dengan
adanya pengawasan yang aktif dari BPD, pembangunan desa
diharapkan dapat berjalan sesuai dengan aspirasi masyarakat dan
menghindari  potensi  penyalahgunaan  wewenang  atau
penyimpangan dalam pengelolaan anggaran.

Badan Permusyawaratan Desa (BPD) merupakan lembaga
yang lahir dari tradisi musyawarah desa yang telah mengakar sejak
masa pra-kolonial, ketika tetua adat dan tokoh masyarakat
bermusyawarah bersama kepala desa untuk mengambil keputusan
penting bagi komunitas. Tradisi ini mencerminkan nilai gotong
royong, konsensus, dan demokrasi lokal yang kemudian menjadi
basis  sosiologis  bagi  pembentukan  lembaga-lembaga
permusyawaratan formal di tingkat desa dalam negara modern
(Siswomihardjo, 2015). Namun, seiring intervensi kolonial dan
pembentukan negara-bangsa, ruang otonomi desa dan lembaga
musyawarah tradisional mengalami penyusutan akibat politik
sentralisasi dan birokratisasi pemerintahan desa. Maka, kedudukan
BPD sebagai lembaga pengawas harus dianggap dapat memberikan
legitimasi yang kuat dalam penyelenggaraan pemerintahan desa

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



762

dengan pengakuan sebagai tetua atau sesepuh yang harus didengar
pendapat, saran dan kritiknya demi Pembangunan desa.

Rumusan masalah penelitian ini difokuskan pada
kesenjangan antara desain normatif BPD sebagai penyeimbang
cksekutif desa dengan realitas sosio-historis yang melemahkan
legitimasi dan fungsi pengawasannya, khususnya dalam konteks
lunturnya kearifan lokal musyawarah. (1).Bagaimana evolusi sosio-
historis lembaga permusyawaratan desa dari rembug adat pra-
penjajahan, rapat desa kolonial, LMD pasca-kemerdekaan, hingga
BPD modern (UU 22/1999 dan UU 6/2014) memengaruhi
perubahan legitimasi dari horizontal-adat menjadi vertikal-
prosedural?  (2).Apa perbedaan legitimasi BPD modern
dibandingkan lembaga tradisional (rembug desa/LMD) dalam
sumber, mekanisme, dan akseptabilitas sosialnya? (3).Sejauh mana
perbedaan legitimasi tersebut berdampak terhadap efektivitas
fungsi pengawasan terhadap kepala desa, khususnya dalam
mencegah mudarat (dar'u al-mafisid) seperti korupsi dana desa dan
dominasi eksekutif warisan Orde Baru?

METODE PENELITIAN

Penelitian ini mengadopsi pendekatan yuridis normatif dan
sosio-historis yang dirangkai dalam desain metodologis terpadu, di
mana keduanya saling melengkapi untuk mengungkap legitimasi
BPD sebagai ruh pengawasan desa: yuridis normatif mengkaji teks
hukum positif sebagai "das sollen" (seharusnya), sementara sosio-
historis menelusuri  konteks sosial dan evolusi sejarah
pembentukan serta praktik BPD sebagai "das sein" (kenyataan).
Pendekatan yuridis normatif dimulai dengan inventarisasi bahan
hukum primer seperti UU Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa
(pasal 55-61 vyang mendefinisikan BPD sebagai lembaga
permusyawaratan pengawas), UU Nomor 22 Tahun 1999
(pembentukan awal BPD sebagai legislatif desa), serta sekunder
seperti Permendagri 110/2016 dan literatur figh tentang
kaidah dar'u al-mafisid muqgaddamun 'ald jalb al-madshil, dianalisis
melalui penafsiran sistematis (gramatikal, teleologis, historis) untuk

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



763

menguji konsistensi norma hierarki dan identifikasi cacat desain
yang melemahkan pengawasan, seperti subordinasi BPD terhadap
kepala desa yang bertentangan dengan prinsip checks and balances
reformasi.

Sementara itu, pendekatan sosio-historis mereconstruksi
evolusi lembaga desa melalui studi dokumen arsip IGO 1906
kolonial, UU Desa Praja 1965 untuk LMD) dan etnografi lapangan
di tiga desa kasus (desa adat Jawa, desa transisi Orde Baru, desa
otonomi modern), dengan teknik wawancara mendalam (20
informan: anggota BPD, kepala desa, tokoh adat,
perempuan/pemuda), FGD musyawarah desa, serta obsetrvasi
partisipan rapat BPD untuk menggambarkan lunturnya kearifan
lokal gotong royong akibat birokratisasi, di mana legitimasi
tradisional (konsensus rembug pra-penjajahan) bergeser ke
prosedural modern yang rapuh patronase, sehingga pengawasan
APBDes sering simbolis.

Integrasi keduanya dilakukan secara komparatif-evaluatif:
model normatif ideal BPD (penyeimbang cksekutif via
musyawarah substantif selaras dar'u  al-mafisid)  dibandingkan
dengan realitas sosio-historis (dominasi kepala desa warisan
kolonial), menghasilkan kesenjangan seperti legitimasi vertikal
lemah yang menghambat pencegahan mudarat korupsi dana desa,
dengan rekomendasi rekonstruksi norma (penguatan inklusivitas
BPD) dan revitalisasi praktik (musyawarah terbuka berbasis adat)
untuk mengembalikan ruh legitimasi historis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Badan Permusyawaratan Desa Dalam Tinjauan Historis
Badan Permusyawaratan Desa (BPD) pada masa pra-
penjajahan tumbuh organik dari tradisi musyawarah desa yang
mengakar kuat di masyarakat agraris Indonesia, di mana tetua adat,
lurah, atau tokoh masyarakat bermusyawarah secara langsung
dalam rembug desa untuk mengambil keputusan bersama tentang
tanah, irigasi, dan wurusan komunal, mencerminkan prinsip
konsensus dan gotong royong tanpa struktur formal negara.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



764

Praktik ini bersifat inklusif bagi warga dewasa pria, dengan kepala
desa sebagai fasilitator bukan penguasa tunggal, sehingga lembaga
permusyawaratan berfungsi sebagai penyeimbang kekuasaan lokal
yang fleksibel menyesuaikan adat setempat (Wasistiono, 2012).

Setelah penjajahan Belanda berakhir pada 1942 dan pasca-
kemerdekaan 1945, rembug desa berevolusi menjadi Lembaga
Musyawarah Desa (LMD) yang diakui secara formal melalui
Undang-Undang Nomor 19 Tahun 1965 tentang Desa Praja, yang
memberikan pengakuan negara terhadap peran lembaga ini sebagai
wadah aspirasi warga di samping kepala desa. LMD bertugas
membahas rancangan keputusan desa dan mengawasi pelaksanaan,
meski masih dipengaruhi sentralisasi kekuasaan Orde Lama,
schingga fungsinya lebih sebagai penasihat daripada lembaga
independen. Transisi ini menandai upaya menginstitusionalisasikan
tradisi pra-penjajahan ke dalam kerangka hukum nasional,
meskipun intervensi negara mulai membatasi otonomi desa
(Undang-Undang No. 19, 1965).

Perbandingan periode pra-penjajahan dan pasca-penjajahan
menunjukkan kontinuitas esensi musyawarah sebagai representasi
masyarakat, tetapi dengan pergeseran dari bentuk adat longgar
menjadi struktur semi-formal yang terikat regulasi negara, di mana
LMD/BPD kemudian menjadi cikal bakal BPD modern untuk
mengoreksi dominasi eksekutif desa. Dinamika ini mencerminkan
adaptasi lembaga desa terhadap tekanan kolonialisme,
nasionalisme, dan birokratisasi pasca-kemerdekaan (Antlov &
Wetterberg, 2014).

Tabel 1: Evolusi Struktur Kepemimpinan Desa

Pemimpin Lembaga Hubungan
Periode Eksekutif Musyawaratan/Perw | Kekuasaan &
akilan Karakteristik
Pra- Lurah/Kepala Rembug  Desa/Tetua | Konsensus
Penjajah | Desa (adat lokal, | Adat (musyawarah | gotong royong;
an dipilih/diturun- warga dewasa  pria | kepala desa
temurun) secara organik) sebagai
fasilitator,
bukan
dominan;

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023

Zulfa Listiani Putri, et all



765

otonomi tinggi
berdasarkan
adat setempat
Penjajah | Kepala Desa | Rapat  Desa  (semi- | Hirarkis

an (diangkat/dipeng | formal, tapi subordinat; | sentralisasi;
Belanda | aruhi kolonial via | diatur kepala desa
1GO 1906; | Regeeringsreglement akuntabel ke
dibantu pamong | 1854) wedana/control
praja) eur;
musyawarah
terbatas untuk
ekstraksi
pajak/tanaman
paksa.

Pasca- Kepala Desa | Lembaga Musyawarah | Transisi ke
Penjajah | (dipilih/ diangkat | Desa (LMD; formal tapi | nasionalisme;
an (1945- | negara via UU | penasihat) LMD awasi
1960an) | Desa Praja 1965) eksekutif  tapi
dipengaruhi
sentralisasi
Otde Lama;
upaya
kembalikan
otonomi lokal.

Struktur pemerintahan desa di Indonesia mengalami evolusi
signifikan dari masa pra-penjajahan hingga pasca-penjajahan,
mencerminkan pergeseran dari otonomi adat berbasis konsensus
ke sistem hirarkis kolonial, lalu transisi menuju formalisasi nasional
yang menjadi cikal bakal BPD modern. Pada masa pra-penjajahan,
pemerintahan desa bersifat organik dan egaliter, dengan lurah atau
kepala desa sebagai fasilitator yang dipilih atau diturunkan secara
adat, didampingi rembug desa musyawarah informal tetua adat dan
warga dewasa pria untuk membahas isu komunal seperti tanah,
irigasi, dan gotong royong, sehingga kekuasaan tersebar luas tanpa
dominasi tunggal. Karakter ini menekankan prinsip musyawarah
mufakat yang fleksibel, menyesuaikan norma lokal seperti di Jawa
(lurah dan priyayi desa) atau Bali (banjar), di mana keputusan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



766

bersifat kolektif dan otonomi desa sangat tinggi (Wasistiono,
2010).

Saat penjajahan Belanda, struktur ini berubah menjadi hirarki
sentralisasi melalui regulasi seperti Regeeringsreglement 1854 dan
Inlandsche Gemeente Ordonantie (IGO) 1906, di mana kepala
desa diangkat atau dipengaruhi oleh pamong praja kolonial
(wedana, controleur), bertugas mengekstrak pajak, tanaman paksa,
dan buruh untuk kepentingan Belanda (Siswomihardjo, 2015).
Rapat desa muncul sebagai lembaga musyawaratan semi-formal,
tapi subordinat dan terbatas fungsinya hanya untuk menyampaikan
instruksi kolonial, sehingga mengikis esensi gotong royong menjadi
alat eksploitasi, dengan kepala desa akuntabel vertikal ke
pemerintah kolonial bukan horizontal ke warga (Undang-Undang
No. 5, 1979). Perubahan ini menandai hilangnya otonomi desa
tradisional,  digantikan  birokratisasi yang meminggirkan
musyawarah autentik (Inlandsche Gemeente Ordonantie, 19006).

Pasca-penjajahan awal kemerdekaan (1945-1960an), upaya
restorasi otonomi dilakukan melalui Undang-Undang Desa Praja
Nomor 19 Tahun 1965, di mana kepala desa dipilih atau diangkat
negara tapi mulai dibantu Lembaga Musyawarah Desa (LMD)
sebagai wadah formal aspirasi warga untuk membahas rancangan
keputusan dan mengawasi eksekutif (Undang-Undang No. 22,
1999). LMD mewakili kontinuitas rembug desa pra-kolonial, meski
masih dipengaruhi sentralisasi Orde Lama sehingga berfungsi lebih
sebagai penasihat daripada penyeimbang independen. Secara
keseluruhan, evolusi ini menunjukkan adaptasi lembaga desa
terthadap tekanan eksternal: dari konsensus adat pra-penjajahan,
dominasi vertikal kolonial, hingga semi-demokrasi nasional pasca-
kemerdekaan yang menjadi fondasi BPD untuk mengoreksi
ketimpangan kekuasaan (Undang-Undang No. 19, 1965).

Pada masa Orde Baru, konfigurasi kekuasaan desa
mengalami perubahan signifikan melalui Undang-Undang Nomor
5 Tahun 1979 tentang Pemerintahan Desa yang menstandarkan
struktur desa secara nasional dan menempatkan kepala desa
sebagai figur eksekutif yang sangat dominan. Regulasi tersebut

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



767

mengurangi peran lembaga-lembaga perwakilan lokal yang
sebelumnya tumbuh secara adat, sehingga kanal formal partisipasi
dan pengawasan masyarakat desa terhadap kepala desa menjadi
lemah dan lebih bersifat simbolis. Situasi ini memunculkan
ketimpangan relasi kuasa di desa dan berkontribusi pada
munculnya tuntutan reformasi untuk membangun kembali
mekanisme checks and balances di tingkat lokal pasca-1998.

Momentum reformasi 1998 membawa perubahan mendasar
melalui Undang-Undang Nomor 22 Tahun 1999 tentang
Pemerintahan Daerah yang untuk pertama kalinya secara eksplisit
membentuk Badan Permusyawaratan Desa sebagai semacam
lembaga legislatif desa. BPD diberi kewenangan untuk
menyalurkan aspirasi masyarakat, membahas dan menyepakati
Peraturan Desa bersama kepala desa, serta menjalankan fungsi
pengawasan terhadap penyelenggaraan pemerintahan desa. Desain
ini dimaksudkan untuk mengoreksi warisan sentralisasi Orde Baru
dan mengembalikan semangat musyawarah desa dalam kerangka
hukum formal, sehingga tradisi lokal dan prinsip demokrasi
perwakilan dapat dipertemukan dalam satu bentuk kelembagaan.
Melalui Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa,
posisi BPD kemudian ditegaskan kembali sebagai lembaga yang
melaksanakan fungsi permusyawaratan dan menampung aspirasi
masyarakat desa, dengan kedudukan sebagai mitra kepala desa
dalam penyelenggaraan pemerintahan desa. BPD tidak lagi disebut
secara tegas sebagai “legislatif desa”, tetapi tetap memegang peran
strategis dalam pembahasan rancangan Peraturan Desa,
menyalurkan aspirasi warga, dan melakukan pengawasan kinerja
kepala desa. Pergeseran ini mencerminkan kompromi antara
kebutuhan efektivitas pemerintahan desa, penghormatan terhadap
tradisi lokal, dan penerapan prinsip good governance di tingkat
akar rumput (Undang-Undang No. 6, 2014).

Dalam dimensi sosial kontemporer, komposisi anggota BPD
pada banyak desa masih merefleksikan struktur sosial lokal yang
didominasi tokoh agama, tokoh adat, dan elite komunitas, sehingga
representasi kelompok perempuan, pemuda, dan kelompok rentan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



768

belum sepenuhnya optimal. Praktik di lapangan menunjukkan
bahwa relasi antara kepala desa dan BPD kerap diwarnai kontestasi
politik, patronase, atau sebaliknya kolusi, sehingga kualitas
pengawasan dan penyaluran aspirasi sangat bergantung pada
budaya politik lokal dan integritas para aktor.Dengan demikian,
secara sosio-historis BPD dapat dipahami bukan sekadar produk
teks undang-undang, melainkan hasil negosiasi berkelanjutan
antara norma adat, kebijakan negara, dan dinamika kekuasaan di
tingkat desa (Fauzi, 2023).

Musyawarah Sebagai Ruh Legitimasi

Keberadaan Badan Permusyawaratan Desa (BPD) secara
sosio-historis merupakan restorasi fungsi musyawarah desa yang
telah ada sejak pra-penjajahan, melemah saat kolonialisme, dan
mulai  diformalkan  pasca-kemerdekaan untuk menjawab
ketimpangan kekuasaan eksekutif di tingkat desa. Pada masa pra-
penjajahan, rembug desa berfungsi sebagai lembaga organik
penyeimbang lurah, menyalurkan aspirasi warga melalui konsensus
gotong royong tanpa hirarki kaku, sehingga mencerminkan
demokrasi lokal inklusif yang menjadi akar legitimasi sosial BPD
saat ini (Wasistiono, 2016). Peran pengawasan dan pembahasan
komunal ini hilang esensinya saat penjajahan Belanda melalui IGO
1906, di mana rapat desa hanya alat ekstraksi kolonial, memaksa
negara pasca-kemerdekaan merevitalisasi via LMD (UU Desa Praja
1965) sebagai wadah aspirasi semi-independen meski masih
terbatas oleh sentralisasi Orde Lama (Undang-Undang No. 19,
1965).

Analisis fungsi BPD menunjukkan kontinuitas historis
sebagai check and balances: legislasi bersama kepala desa (UU
22/1999), permusyawaratan aspirasi, dan pengawasan kinetja (UU
6/2014), yang mengoreksi dominasi eksekutif Orde Baru (UU
5/1979). Secara sosiologis, komposisi BPD dati elite lokal (tokoh
adat, agama) mereproduksi struktur pra-kolonial, tapi tantangan
inklusivitas perempuan/pemuda mencerminkan adaptasi tidak
sempurna terhadap dinamika sosial modern, sering terjebak

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



769

kontestasi politik desa (Undang-Undang No. 6, 2014).
Keberberadaannya sah karena mewakili tuntutan desentralisasi
reformasi 1998, mengintegrasikan adat dengan good governance,
meski efektivitas bergantung budaya politik lokal yang warisan
kolonialisme. Implikasi sosio-historis ini menegaskan BPD bukan
impor Barat, melainkan evolusi endogen desa agraris Indonesia:
dari rembug pra-kolonial sebagai representasi horizontal, ke LMD
pasca-kolonial sebagai transisi, hingga BPD sebagai institusi formal
yang potensial memperkuat demokrasi akar rumput jika didukung
regulasi inklusif dan penguatan otonomi (Antlév, 2014).

Musyawarah dapat dipahami sebagai “ruh legitimasi” karena
dari sisi sosio-historis, kewenangan di desa dianggap sah hanya jika
lahir dari proses permufakatan bersama warga, bukan sekadar dari
teks hukum atau jabatan formal kepala desa. Sejak masa pra-
penjajahan, keputusan penting terkait tanah, irigasi, pajak adat,
hingga sanksi sosial dipandang mengikat dan adil karena didahului
rembug desa yang memberi ruang bicara bagi warga, terutama para
tetua dan pihak yang terdampak. Dalam kerangka BPD,
musyawarah menjadi ruh legitimasi minimal di tiga tingkat.
Pertama, legitimasi normatif: BPD memperoleh justifikasi moral
ketika aspirasi yang dibawa dan keputusan yang disepakati benar-
benar lahir dari proses dengar pendapat dan perdebatan terbuka di
ruang-ruang musyawarah desa, bukan dari kesepakatan sempit
elite. Kedua, legitimasi sosial: keputusan BPD (misalnya terkait
APBDes, peraturan desa, atau pengawasan kinerja kepala desa)
akan lebih dipatuhi jika masyarakat merasa pernah dilibatkan,
menyampaikan keberatan, dan melihat argumen mereka
dipertimbangkan meski tidak selalu menang. Tanpa itu, BPD
mudah dipersepsikan hanya sebagai “stempel” formal kebijakan
eksekutif.

Ketiga, legitimasi demokratis: dalam desain pasca-reformasi,
BPD dimaksudkan menjadi kanal pelembagaan demokrasi lokal.
Di sini, musyawarah bukan sekadar prosedur rapat, tetapi
mekanisme deliberatif untuk menguji alasan, menguji keadilan
pembagian manfaat-risiko, dan mengoreksi agenda sepihak kepala

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



770

desa. Musyawarah yang hidup memungkinkan BPD berfungsi
sebagai check and  balance substantif; musyawarah yang mati
menjadikan BPD sekadar ornamen. Karena itu, ketika kultur
politik desa bergeser ke arah transaksi, patronase, dan formalitas
administratif, ruh legitimasi itu ikut meredup: forum masih
bernama “musyawarah desa”, tetapi substansinya lebih sebagai
forum persetujuan cepat terhadap keputusan yang sudah disiapkan.

Konsekuensinya, penguatan BPD ke depan tidak cukup
dengan menambah kewenangan atau mengubah struktur,
melainkan harus menghidupkan kembali musyawarah sebagai ruh
legitimasi: memperluas partisipasi (perempuan, pemuda, kelompok
rentan), menjamin akses informasi sebelum musyawarah, memberi
ruang sanggah, dan menormalkan perbedaan pendapat. Selama
musyawarah tetap menjadi proses yang real, bukan formalitas,
BPD akan lebih dekat dengan akar sosio-historis desa sebagai
kesatuan masyarakat adat dan memiliki legitimasi yang kuat di mata
warganya.

Evolusi sosio-historis lembaga permusyawaratan desa dari
pra-penjajahan hingga BPD modern menunjukkan perbedaan
mendasar antara desa sebagai kesatuan masyarakat adat organik
dengan desa sebagai unit administratif negara, di mana nilai
kearifan lokal seperti musyawarah mufakat dan gotong royong
mengalami lunturnya esensi akibat intervensi eksternal. Pada masa
pra-penjajahan, desa beroperasi sebagai entitas otonom berbasis
adat dengan rembug desa yang inklusif (warga dewasa pria),
horizontal, dan fleksibel, di mana kepala desa hanyalah fasilitator
tanpa dominasi vertikal, sehingga nilai kearifan lokal terjaga utuh
sebagai norma sosial pengikat komunal. Berbeda dengan BPD
kontemporer yang formal, hierarkis, dan terikat undang-undang
(UU 6/2014), di mana fungsi permusyawaratan sering tereduksi
menjadi prosedural birokratis, representasi elite lokal (tokoh
adat/agama), dan arena kontestasi politik yang mengabaikan
inklusivitas perempuan/pemuda.

Perbedaan struktural terlihat pada sumber legitimasi: pra-
penjajahan bersumber dari adat endogen (konsensus gotong

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



771

royong untuk tanah/irigasi), sementara BPD bergantung regulasi
negara ecksogen (UU 22/1999 sebagai "legislatif desa"),
menyebabkan lunturnya nilai kearifan lokal melalui birokratisasi
yang menggantikan musyawarah autentik dengan rapat formal,
patronase elite, dan akuntabilitas vertikal ke bupati bukan
horizontal ke warga. Sebab utama erosi ini adalah kolonialisme
Belanda (IGO 1906) yang mengubah desa menjadi alat ekstraksi
pajak/tanaman paksa, diikuti sentralisasi Orde Baru (UU 5/1979)
yang menjadikan kepala desa eksekutif dominan tanpa
penyeimbang efektif, schingga LMD /BPD pasca-reformasi hanya
restorasi parsial yang terkontaminasi modernisasi, globalisasi, dan
urbanisasi. Faktor pendukung lunturnya meliputi migrasi pemuda
ke kota, pengaruh media/teknologi yang melemahkan gotong
royong, serta regulasi negara yang meminggirkan adat (misal,
pemilihan BPD berbasis politik bukan konsensus adat).

Perspektif Kaidah Dar'u Al-Mafisid Muqaddamun 'Al4 Jalb
Al-Madgshal

Kaidah ini mensyaratkan bahwa proses musyawarah tidak
boleh menghasilkan keputusan yang mendatangkan mudarat
(mafsadah) lebih besar daripada manfaatnya (mashlah), misalnya
ketika pembahasan APBDes atau Perda Desa mengabaikan aspirasi
warga rentan demi proyek elite, sehingga erosi legitimasi terjadi
karena keputusan dianggap zalim atau tidak adil. Secara sosio-
historis, pada rembug desa pra-penjajahan, kaidah ini terwujud
organik: musyawarah menolak keputusan berisiko konflik tanah
atau irigasi demi harmoni komunal, menjaga gotong royong
sebagai norma pengikat (Al-Syatibi, 1997). Dalam konteks BPD
modern  (UU  6/2014), kaidah dar'u  al-mafisid menuntut
musyawarah berfungsi sebagai filter preventif: prioritas mencegah
dominasi kepala desa (warisan Orde Baru), korupsi dana desa, atau
eksklusi kelompok marjinal, meski itu berarti menunda manfaat
eckonomi jangka pendek seperti proyek infrastruktur berisiko
lingkungan. Analisis perbedaannya dengan era kolonial jelas: rapat
desa saat IGO 1906 gagal menerapkan kaidah ini karena diforsir

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



772

ckstraksi pajak (mafsadah besar bagi warga), schingga legitimasi
hilang dan memicu resistensi; BPD kontemporer berpotensi
mengulang jika musyawarah jadi formalitas politik, bukan
deliberasi substantif yang menimbang mudarat-manfaat secara
kolektif. Lunturnya nilai kearifan lokal justru karena pengabaian
kaidah ini: sentralisasi negara menggantikan musyawarah autentik
dengan hirarki vertikal, menyebabkan BPD sering terjebak
patronase daripada pencegahan mudarat (Antlov, 2015).

Implikasi praktis bagi BPD adalah revitalisasi musyawarah
dengan kaidah dar'u al-mafisid sebagai pedoman: wajib lakukan
asesmen risiko (mudarat potensial seperti konflik sosial atau
kerusakan alam) sebelum sepakat, libatkan tokoh adat untuk
perspektif lokal, dan tolak agenda sepihak jika mafsadah
mendominasi. Pendekatan ini mengembalikan ruh legitimasi
historis, menjadikan BPD bukan birokrat semata melainkan
penjaga harmoni desa adat, selaras dengan maqashid syari'ah yang
menjaga hifz al-nafs (jiwa), hifz al-mal (harta), dan hifz al-bi'ah
(lingkungan) (Fauzi, 2025). Perbedaan legitimasi BPD modern
dengan lembaga tradisional (rembug desa pra-penjajahan atau
LMD pasca-kolonial) secara langsung berdampak pada efektivitas
pengawasan terhadap kepala desa, di mana legitimasi tradisional
bersumber dari konsensus organik dan kepercayaan adat
menghasilkan kepatuhan sosial kuat, sementara legitimasi BPD
modern yang prosedural-formal sering rapuh akibat pemilihan
politik dan ketergantungan regulasi negara. Legitimasi tradisional
bersifat horizontal dan endogen: rembug desa sah karena
melibatkan warga secara langsung, sehingga pengawasan atas lurah
bersifat kolektif dan mengikat norma gotong royong, memastikan
kepatuhan tanpa paksaan formal jika kepala desa menyimpang,
musyawarah bisa menjatuhkan sanksi sosial efektif. Sebaliknya,
BPD modern bergantung legitimasi vertikal (UU 6/2014, pemilu
desa), yang rentan kontestasi elite dan patronase, menyebabkan
pengawasan lemah: BPD enggan mengkritik kepala desa jika ada
ikatan politik atau dana desa, sehingga fungsi audit APBDes atau
Perda Desa jadi formalitas simbolis daripada substantif.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



773

Dampak negatif ini terlihat pada lunturnya ruh musyawarah
sebagai filter dar'u  al-mafisid: legitimasi BPD yang rendah
memungkinkan mudarat seperti korupsi dana desa lolos
pengawasan, karena warga tidak patuh pada keputusan BPD yang
dianggap "bukan wakil asli" melainkan produk birokrasi, berbeda
dengan era pra-penjajahan di mana pengawasan rembug desa
efektif mencegah konflik komunal. Faktor perbedaan ini dari
inklusif adat ke elektoral-politik menghambat BPD sebagai check
and balance, di mana pengawasan gagal jika legitimasi tidak didukung
partisipasi luas, sehingga kepala desa dominan seperti warisan Orde
Baru berlanjut meski ada regulasi reformasi. Upaya mitigasi
memerlukan penguatan legitimasi substantif: integrasi tokoh adat
dalam BPD, transparansi musyawarah desa terbuka, dan sanksi
sosial bagi pelanggaran, agar pengawasan kembali efektif seperti
akar historisnya dan selaras kaidah dar'u al-mafasid untuk harmoni
desa.

SIMPULAN

BPD berevolusi secara sosio-historis dari rembug desa pra-
penjajahan yang organik dan inklusif (konsensus gotong royong
untuk urusan komunal, kepala desa sebagai fasilitator), melemah
menjadi rapat subordinat kolonial (IGO 1906 untuk ekstraksi),
diformalkan sebagai LMD pasca-kemerdekaan (UU Desa Praja
1965), hingga BPD modern (UU 22/1999 & 6/2014) sebagai
penyeimbang eksekutif yang hierarkis dan rentan patronase.
Perubahan ini mencerminkan adaptasi terhadap sentralisasi
kolonial-Orde Baru (UU 5/1979), dengan kontinuitas musyawatrah
sebagai legitimasi horizontal yang luntur akibat birokratisasi,
menyebabkan pengawasan kontemporer sering simbolis dan
representasi elite lokal kurang inklusif perempuan/pemuda.
Esensinya tetap: BPD sebagai hasil negosiasi adat-negara untuk
mengoreksi dominasi, potensial efektif jika revitalisasi otonomi
lokal dan musyawarah autentik.

Musyawarah sebagai ruh legitimasi BPD bersumber dari
evolusi sosio-historis desa agraris Indonesia, di mana rembug pra-

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



774

penjajahan menjaga keseimbangan horizontal melalui konsensus
gotong royong vyang autentik, melemah saat kolonialisme
menjadikannya alat ekstraksi (IGO 19006), dan diformalkan pasca-
reformasi (UU 6/2014) sebagai check and balance prosedural yang
rentan patronase. Perbedaan legitimasi dari endogen-adat (inklusif
warga, akseptabilitas tinggi) ke vertikal-regulasi (elite lokal, rapuh
sosial) menyebabkan lunturnya kearifan lokal seperti inklusivitas
perempuan/pemuda dan gotong royong, akibat birokratisasi
kolonial-Orde Baru serta modernisasi, sehingga pengawasan BPD
sering simbolis daripada substantif. Revitalisasi memerlukan
musyawarah deliberatif yang hidup: partisipasi luas, transparansi,
dan norma perbedaan pendapat, agar BPD kembali menjadi
representasi desa adat efektif, bukan formalitas politik.

Kaidah dar'n  al-mafisid — mugaddamun —~ 'ald  jalb  al-
madshal menempatkan musyawarah desa sebagai mekanisme etis
untuk mencegah mudarat yang lebih besar daripada manfaat,
sehingga keputusan yang mengabaikan aspirasi warga rentan atau
membuka ruang korupsi dana desa dipandang tidak sah secara
moral meski sah secara prosedural. Secara historis, rembug desa
pra-penjajahan telah menerapkan prinsip ini secara organik untuk
menghindari konflik tanah, irigasi, dan kerukunan, sedangkan BPD
modern dengan legitimasi lebih prosedural sering gagal
menjadikannya filter preventif karena terjebak patronase politik
dan formalitas rapat. Agar kembali menjadi ruh legitimasi, BPD
perlu merevitalisasi musyawarah yang inklusif, transparan, dan
berbasis kearifan lokal dengan secara sadar memakai kaidah ini
sebagai tolok ukur: menolak keputusan yang jelas lebih banyak
mafsadahnya, meski berbalut dalih pembangunan atau kepentingan
lainnya.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



775

DAFTAR PUSTAKA

Abadi, S. J. (2018). Peran Badan Permusyawaratan Desa (BPD) dalam
proses legislasi peraturan Desa Batn Belerang Kecamatan Sinjai
Borong  Kabupaten — Simjai  (Skripsi).  Universitas
Muhammadiyah Makassar.

Abdullah, D. (2016). Hubungan pemerintah pusat dengan
pemerintah daerah. Jurnal Hukum Positum, 1(1), 83—84.

Antlév, H. (2014). Village institutions under pressure: Local
democracy in Indonesia. Journal of Southeast Asian Studies,
45(2), 200-225.

Asrori, Hotnier, Catur, & Amsal. (2021). Peran Badan
Permusyawaratan ~— Desa  (BPD)  dalam  penyelenggaraan
pemerintaban desa. Indocamp.

Azzuhri al-Bajuri. (2019). Pemikiran politik Islam Najm al-Din al-
Thufi (Kajian siyasah syar’iyah). Jurnal Ilmiah Syari‘ah, 18(1),
11.

Budiyarto, Salmin, & Very. (2016). Fungsi pengawasan Badan
Permusyawaratan Desa dalam pelaksanaan pembangunan
desa di Kecamatan Galela Kabupaten Halmahera Utara.
Jurnal Administrasi Publik, 3(41), 2.

Dwitasari, N. 1. (2018). Peran Badan Permusyawaratan Desa (BPD)
dalam  perencanaan pembangunan desa (Skripsi). Universitas
Brawijaya.

Fauzi, A. (2023). Analisis peran Badan Permusyawaratan Desa
dalam pengawasan pemerintahan desa. E-Jurnal LAIPD
Nganjuk, 10, 1-15.

Juita, E. (2016). Fungsi Badan Permusyawaratan Desa (BPD)
dalam pengawasan penyelenggaraan pemerintahan di Desa
Wiau-Lapi Kecamatan Tareran Kabupaten Minahasa
Selatan. Jurnal Ilmu Politik, 3(1), 6—10.

Khanafi, A. (2022). Pemerintahan desa: Partisipasi dalam perencanaan
pembangunan desa. Deepublish.

Lubis, A. A. A. M. R. (2019). Iimu hukum dalam simpul siyasab
dusturiyah. Semesta Aksara.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



776

Nofitri, F., & Deisy. (2018). Fungsi pengawasan Badan
Permusyawaratan Desa dalam pelaksanaan pembangunan
desa di Desa Bataka Kecamatan Ibu Selatan Kabupaten
Halmahera Barat. Jurmal Administrasi Publik, 4(54), 1-2.

Prasetyo, D. (2019). Mengenal Badan Permusyawaratan Desa (BPD).
CV Derwati Press.

Pratama, A. (2021). Pelaksanaan  fungsi  pengawasan — Badan
Permusyawaratan Desa (BPD) dalam  pengelolaan dana desa
menurut perspektif figh siyasah (Studi di Desa Sinar Harapan
Kecamatan Talang Padang, Tanggamus) (Skripsi). UIN Raden
Intan Lampung,.

Rafly, J., & Neni. (2018). Kewenangan pemerintah desa dalam
peningkatan  perekonomian di Desa Mahangiang
Kecamatan Tagulandang Kabupaten Kepulauan Sitaro.
Jurnal Eksekntif, 1(1), 4.

Ramadhan, M. (2019). Kontekstualisasi doktrin politik Islam dalam figh
siyasah. Nasya Expanding Management.

Stewat, J., & Josef. (2017). Peranan Badan Permusyawaratan Desa
(BPD) dalam penyelenggaraan pengawasan pemerintahan
(Studi di Desa Sereh 1 Kecamatan Lirung Kabupaten
Talaud). Jurnal Eksekutif, 1(1), 4.

Tesa, Hohannis, & Frangky. (2017). Fungsi pengawasan Badan
Permusyawaratan Desa (BPD) dalam pengelolaan
anggaran pendapatan dan belanja desa tahun 2015 di Desa
Esandom Kecamatan Tombatu Timur. Jurmal Eksekutif,
1(1), 2.

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945.

Undang-Undang Nomor 6 Tahun 2014 tentang Desa.

Wasistiono. (2012). Rembug desa tradisional di Jawa. Jurnal Sejarah
Lokal, 8(1), 23—40.

Wasistiono. (2016). Evolusi lembaga desa dari adat ke modern.
Jurnal Sejarah 1okal, 9(1), 12-30.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.2023 Zulfa Listiani Putri, et all



