
427 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Angin Dalam Al-Qur’an (Studi Atas Penafsiran 
Tantawi Jauhari Dalam Kitab Al-Jawahir Fi 

Tafsir Al-Qur’an Al-Karim)  
 

Ahmad Akbar1*, Muzakkir2 
1Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan, Indonesia 

*Email: kabarrr700@gmail.com   muzakkir@uinsu.ac.id  

 

Keywords : 
Thematic 
Interpretation, 
Tantawi Jauhari, 
Al-Jawāhir, wind, 
Al-Qur‘an  
 

Abstract 
This study aims to examine the concept of wind in the Qur'an (a 
study of Tantawi Jauhari's interpretation in the book Al-Jawahir 
fi Tafsir al-Qur'an al-Karim). This research uses a qualitative 
library research method with a thematic interpretation approach 
(tafsir maudhu'i). The results of the study show that the verses about 
wind that were studied include QS. Al-A'raf [7]:57, QS. Ar-
Rum [30]:46 and [30]:48, QS. Al-Hijr [15]:22, QS. Al-
Baqarah [2]:164, QS. Al -Jatsiyah [45]:5, QS. Yunus [10]:22, 
QS. Al-Ahqaf [46]:24, and  QS.  Al-Fussilat  [41]:16  which  
reflect  three  major  dimensions  of  meaning:  the mercy of power, 
and the warning of Allah SWT. Tantawi Jauhari's interpretation 
presents a synergy between revelation and science, where the 
phenomenon of wind is understood not only theologically, but also 
through a rational and scientific lens that strengthens faith in the 
greatness of Allah SWT.  
 

Kata Kunci : 
Tafsir Tematik, 
Tantawi 
Jauhari, Al-
Jawāhir, angin, 
Al-Qur‘an 
 

Abstrak 
Kajian ini bertujuan angin dalam al-qur’an (studi atas penafsiran 
tantawi jauhari dalam kitab al-jawahir fi tafsir al-qur’an al-
karim). Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 
kepustakaan (library research) dengan pendekatan tafsir tematik 
(tafsir maudhu‗i). Hasil penelitian menunjukkan bahwa ayat-
ayat tentang angin yang dikaji antara lain QS. Al-A‗raf [7]:57, 

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:muzakkir@uinsu.ac.id


428 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

QS. Ar-Rum [30]:46 dan [30]:48, QS. Al-Hijr [15]:22, QS. 
Al-Baqarah [2]:164, QS. Al-Jatsiyah [45]:5, QS. Yunus 
[10]:22, QS. Al-Ahqaf [46]:24, dan  QS.  Al-Fussilat  [41]:16  
yang  mencerminkan  tiga  dimensi  makna  besar:  Rahmat 
kekuasaan, dan peringatan Allah Swt. Penafsiran Tantawi 
Jauhari menampilkan sinergi antara 
wahyu dan sains, di mana fenomena angin dipahami bukan hanya 
secara teologis, tetapi juga melalui kacamata rasional dan ilmiah 
yang memperkuat keimanan terhadap kebesaran Allah Swt.  

   

Article History : Received :  
01 November 2025 

Accepted :  
27 Desember 2025 

 
PENDAHULUAN  

Secara bahasa, kata Al-Qur’an berasal dari akar kata qara’a–

yaqra’u–qirā’atan atau qur’ānan yang berarti mengumpulkan (al-

jam‘u) dan menghimpun (al-dhammu) huruf-huruf serta kata-kata 

dari satu bagian ke bagian lain secara teratur (Daulay et al., 2023). 

Dengan demikian, Al-Qur’an tidak sekadar bermakna bacaan, 

tetapi juga simbol keterpaduan wahyu yang menyatukan berbagai 

makna dan hikmah kehidupan manusia (Khaeroni, 2017). 

Al-Qur’an merupakan kalam Allah Swt. yang diturunkan 

kepada Nabi Muhammad Saw. sebagai pedoman hidup bagi umat 

manusia. Muhammad Chirzin, (2014) menyebutkan Al-Qur’an 

sebagai petunjuk bagi umat manusia yang meletakkan prinsip-

prinsip dasar dalam segala persoalan kehidupan manusia dan 

merupakan kitab universal. Petunjuk ini menjadi aspek utama 

dalam agama Islam sebagai way of life yang menjamin kebahagiaan 

hidup manusia di dunia dan akhirat (Q. Shihab, 1996). Allah Swt. 

menurunkan Al-Qur’an kepada Nabi Muhammad Saw. melalui 

malaikat Jibril secara berangsur-angsur sesuai dengan peristiwa dan 

kebutuhan dakwah Rasulullah Saw., sebagaimana firman-Nya 

dalam QS. Al-Jatsiyah: 2 dan QS. Al-Isra: 106.  

لحَۡكِيِم   
 
لعَۡزيِزِ ٱ

 
ِ ٱ للَّه

 
لۡكِتَ َٰبِ مِنَ ٱ

 
 تنَزيِلُ ٱ



429 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Artinya: “Kitab (ini) diturunkan dari Allah Yang Maha Perkasa lagi 

Maha Bijaksana.” (QS. Al-Jatsiyah: 2) 

هُ تنَزيِلٗا   لۡنَ َٰ لنهاسِ علَََٰ مُكۡثٖ وَنزَه
 
هُ لِتَقۡرَٱهَُۥ علَََ ٱ  وَقرُۡءَانٗا فرََقۡنَ َٰ

Artinya: “Dan Al Quran itu telah Kami turunkan dengan 

berangsur-angsur agar kamu membacakannya perlahan-lahan 

kepada manusia dan Kami menurunkannya bagian demi bagian.” 

(QS. Al-Isra: 106) 

Quraish Shihab menjelaskan bahwa pengetahuan dan 

peradaban yang dirancang oleh Al-Qur’an adalah pengetahuan 

yang terpadu, melibatkan akal dan kalbu dalam proses 

perolehannya. Al-Qur’an, menurutnya, adalah kitab yang 

menyentuh seluruh dimensi kemanusiaan, seperti jiwa, akal, dan 

jasmani, serta memandang manusia sebagai makhluk utuh yang 

memiliki kemampuan berpikir dan rasa spiritual. Karena itu, wahyu 

Al-Qur’an tidak hanya berbicara kepada akal, tetapi juga 

menggerakkan hati dan moral untuk mencapai keseimbangan 

antara kehidupan dunia dan akhirat. 

Di dalam Al-Qur’an terkandung petunjuk, nilai, dan 

pengetahuan yang mencakup berbagai aspek kehidupan, baik yang 

bersifat spiritual, moral, sosial, maupun kosmologis. Salah satu ciri 

keagungan Al-Qur’an adalah kemampuannya berbicara kepada 

setiap generasi dengan makna yang senantiasa relevan. Karena 

itulah para ulama dan mufasir sepanjang sejarah berupaya menggali 

kandungan Al-Qur’an melalui beragam pendekatan—baik tekstual, 

rasional, sufistik, maupun ilmiah. Pendekatan-pendekatan tersebut 

menunjukkan keluasan makna Al-Qur’an yang tidak hanya terbatas 

pada aspek hukum dan akidah, tetapi juga menjangkau fenomena 

alam dan kehidupan manusia secara menyeluruh . 

Salah satu aspek menarik dari Al-Qur’an adalah 

penjelasannya tentang fenomena alam (ayat-ayat kauniyah), yaitu 



430 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

ayat-ayat yang mengajak manusia untuk berpikir, meneliti, dan 

mengambil pelajaran dari tanda-tanda kekuasaan Allah yang 

terhampar di alam semesta. Fenomena-fenomena seperti hujan, 

laut, petir, tumbuhan, dan angin bukan hanya menunjukkan 

keagungan ciptaan Allah, tetapi juga menyimpan makna simbolik 

dan ilmiah yang dapat memperluas kesadaran manusia akan 

keteraturan dan kebesaran sistem alam ciptaan-Nya. 

Dalam konteks ini, angin merupakan salah satu unsur alam 

yang memiliki posisi penting dalam struktur naratif Al-Qur’an. 

Angin sering kali digambarkan dalam dua sisi: sebagai rahmat dan 

sebagai bencana dalam kehidupan. Kata angin (al-rīh atau al-riyāh) 

disebutkan sebanyak 14 kali di 14 surah yang berbeda. Dalam 

beberapa ayat, angin berperan membawa awan dan menurunkan 

hujan yang menyuburkan bumi, seperti dalam QS. Al-A‘raf ayat 57. 

هُ   هتۡ سَََابٗا ثِقاَلٗا سُقۡنَ َٰ ذَآٰ ٱقَلَ
ِ
ٰٓ ا ٰ تِهِۦۖ حَتّه ا بيََۡۡ يدََيۡ رَحَۡۡ حَ بشََُۡۢ يَِ َٰ لر 

 
ي يرُۡسِلُ ٱ ِ لَّه

 
وَهُوَ ٱ

لمَۡوۡتََٰ لعََ 
 
رِجُ ٱ لَِِ نُُۡ تِِۚ كَذََٰ لثهمَرََٰ

 
لمَۡآٰءَ فأََخۡرَجۡناَ بِهِۦ مِن كُ ِ ٱ

 
تٖ فأََنزَلنۡاَ بِهِ ٱ ي ِ   لهكُۡ لِبَلََٖ مه

 تذََكهرُونَ   

Artinya: “Dan Dialah yang meniupkan angin sebagai 

pembawa berita gembira sebelum kedatangan rahmat-Nya (hujan); 

hingga apabila angin itu telah membawa awan mendung, Kami 

halau ke suatu daerah yang tandus, lalu Kami turunkan hujan di 

daerah itu, maka Kami keluarkan dengan sebab hujan itu pelbagai 

macam buah-buahan. Seperti itulah Kami membangkitkan orang-

orang yang telah mati, mudah-mudahan kamu mengambil 

pelajaran.” 

Kajian terhadap konsep angin dalam Al-Qur’an menjadi 

menarik tidak hanya karena kekayaan maknanya, tetapi juga karena 

fenomena ini memiliki hubungan yang erat dengan pengetahuan 

ilmiah modern. Dalam perspektif meteorologi, angin adalah udara 



431 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

yang bergerak sejajar dengan permukaan bumi yang bergerak dari 

daerah yang memiliki tekanan udara yang tinggi ke daerah yang 

memiliki tekanan udara yang rendah (Murniati, 2022). Fakta ilmiah 

tersebut tidak bertentangan dengan Al-Qur’an, bahkan justru 

memperkuat kebenaran wahyu yang telah menyinggung fenomena 

tersebut jauh sebelum ilmu pengetahuan modern berkembang. 

Selain fenomena alam, istilah rih dan riyah dalam Al-Qur’an 

juga dikaitkan dengan tubuh manusia. Dalam perspektif Al-Qur’an, 

istilah rih dan riyah secara umum digunakan untuk menunjuk 

makna “angin”, yakni udara yang bergerak dan memiliki daya 

dorong di alam. Namun, pemaknaannya tidak berhenti pada 

fenomena fisik semata. Dalam QS. Yusuf: 94, kata rih justru 

digunakan dalam makna “aroma” yang terpancar dari tubuh Nabi 

Yusuf, ketika bau tubuhnya tercium oleh ayahnya, Nabi Ya‘qub. 

نّ ِ لَََجِدُ رِيحَ يوُسُفَۖ لوَۡلَٰٗٓ ٱَن تفَُن ِدُونِ   
ِ
لعِۡيُر قاَلَ ٱبَوُهُُۡ ا

 
ا فصََلتَِ ٱ  وَلمَه

Artinya: “Tatkala kafilah itu telah ke luar (dari negeri Mesir) berkata 

ayah mereka: "Sesungguhnya aku mencium bau Yusuf, sekiranya 

kamu tidak menuduhku lemah akal (tentu kamu membenarkan 

aku).” 

Ayat tersebut menunjukkan konsep “angin” dalam Al-

Qur’an dapat pula dihubungkan dengan eksistensi biologis 

manusia, yakni adanya unsur udara yang bergerak dalam tubuh, 

yang menjadi bagian dari sistem kehidupan manusia sebagaimana 

udara yang berembus di alam. Lebih lanjut, QS. Al-Anfal ayat 46 

menggunakan frasa watadhhaba rīhukum yang diterjemahkan sebagai 

“hilang kekuatanmu.” Menurut Musthafa al-Maraghi, makna rih 

dalam ayat ini awalnya adalah udara yang bergerak, kemudian 

dipinjamkan maknanya untuk kekuatan dan kemenangan, karena 

udara dalam tubuh atau hembusan angin memiliki kemampuan 



432 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

menggerakkan, mengguncangkan, dan menghancurkan.(Yazid et 

al., 2020) 

Menurut Muhammad RoziMuhammad Rozi (2016), angin 

merupakan salah satu tanda nyata dari kekuasaan Allah Swt. yang 

bergerak sepenuhnya atas kehendak dan izin-Nya. Setiap 

hembusan, arah, dan waktunya telah diatur oleh Allah sebagai 

manifestasi dari keteraturan ciptaan-Nya. Dalam kajian ilmiah, 

angin merupakan sumber energi bersih karena tidak menghasilkan 

polusi atau gas buang penyebab efek rumah kaca. Oleh karena itu, 

angin dimanfaatkan sebagai energi terbarukan, misalnya melalui 

penggunaan kincir angin untuk membantu nelayan dan 

pengembangan ladang angin guna mengurangi dampak perubahan 

iklim serta pemanasan global. 

Angin terjadi karena adanya perbedaan tekanan udara atau 

suhu di suatu wilayah, yang dipengaruhi oleh besarnya energi panas 

matahari yang diterima permukaan bumi. Wilayah yang menerima 

lebih banyak panas akan memiliki udara lebih panas dan tekanan 

udara lebih rendah, sehingga udara bergerak menuju wilayah 

dengan tekanan lebih tinggi. Meskipun angin tidak terlihat, 

keberadaannya bisa dirasakan melalui efek atau gerakan pada benda 

di sekitarnya (Alia, 2024) 

Dalam konteks energi terbarukan, menurut Fadlan 

Akbar(Akbar, 2024) energi angin merupakan sumber energi 

terbarukan yang melimpah dan ramah lingkungan. Dengan 

teknologi turbin dan sistem kontrol modern, energi angin dapat 

dimanfaatkan secara optimal meski kecepatannya fluktuatif. 

Inverter dan baterai berperan penting dalam mengubah serta 

menyimpan energi agar pasokan tetap stabil. Pemanfaatan energi 

angin, seperti melalui kincir dan ladang angin, membantu 

mengurangi emisi karbon, ketergantungan pada bahan bakar fosil, 



433 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

serta menciptakan lapangan kerja baru menuju transisi energi 

bersih dan berkelanjutan. 

Meski banyak manfaatnya, angin juga memiliki dampak 

negatif apabila terjadi dalam bentuk ekstrem atau tak terkendali. 

Dampak tersebut bisa berupa kerusakan fisik (pohon tumbang, 

bangunan rusak), erosi tanah dan pasir, gangguan transportasi, 

serta potensi bahaya bagi manusia. Dalam kajian energi, meskipun 

angin sebagai sumber energi bersih membawa manfaat besar, tetap 

terdapat tantangan seperti fluktuasi  kecepatan  dan  arah angin 

yang dapat mempengaruhi daya keluaran turbin angin. Fluktuasi 

arah dan kecepatan angin merupakan  masalah  utama  yang  dapat  

mempengaruhi  daya  keluaran  turbin  angin (Aristandi et al., 2025) 

Angin terkadang membawa rahmat, namun di waktu lain 

dapat menjadi sarana azab dan peringatan bagi manusia. Fenomena 

ekstrem seperti angin puting beliung terjadi akibat kondisi atmosfer 

yang tidak stabil, perbedaan tekanan udara yang besar, dan 

pembentukan vortex, umumnya muncul di wilayah tropis(Wibowo 

et al., 2020). Penyebab utamanya meliputi penurunan signifikan 

suhu dan tekanan udara permukaan serta terbentuknya shearline 

pada aliran angin, yang diperkuat oleh penebalan awan konvektif 

dan kenaikan suhu puncak awan seperti terlihat pada citra satelit 

Himawari-8. Faktor lain seperti sea surface temperature, 

kelembapan relatif, K-indeks, dan TT-indeks memiliki pengaruh 

lebih lemah (Raechan Anam & Amri, 2021). Selain itu, temuan 

tahun 2015 di DIY (data 2011–2014) menunjukkan bahwa 

kecepatan dan arah angin serta suhu merupakan prediktor utama 

terjadinya puting beliung, sementara curah hujan dan ketinggian 

wilayah memberikan pengaruh tambahan tergantung topografi 

(Shinta Marselina & Widodo, 2015). 



434 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Dalam Al-Qur’an, angin juga disebut sebagai sarana azab 

bagi umat yang durhaka, sebagaimana kisah kaum ‘Ād yang 

dibinasakan dengan rīḥ ṣarṣar ‘ātiyah (angin sangat dingin dan 

keras), sebagaimana dalam QS. Al-Haqqah ayat 6–8: 

صٍََ عاَتِيَةٖ    ا عاَدٞ فأَهُۡلِكُواْ بِرِيٖح صََۡ اۖ   ٦وَٱَمه مٍ حُسُوما نيَِةَ ٱيََّه بۡعَ ليََالٖ وَثمََ َٰ مۡ س َ سََهرَهَا علَيَِۡۡ

لٍ خَاوِيةَٖ   ازُ نَُۡ ُمۡ ٱعََۡۡ عَىٰ كَََنَّه لۡقوَۡمَ فِيۡاَ صََۡ
 
نَۢ بَٗقِيَةٖ   ٧فتََََى ٱ  ٨فهََلۡ ترََىٰ لهَُم م ِ

Artinya: “6. Adapun kaum ‘Aad, maka mereka telah 

dibinasakan dengan angin yang sangat dingin lagi amat kencang.; 7. 

Yang Allah menimpakan kepada mereka selama tujuh malam dan 

delapan hari terus-menerus; maka kamu lihat kaum ‘Aad pada 

waktu itu mati bergelimpangan seakan-akan mereka tunggul pohon 

kurma yang telah lapuk.; 8. Maka tidak ada seorang pun yang 

tinggal di antara mereka.” 

Demikian pula dalam QS. Al-Ahqaf ayat 24–25 disebutkan: 

تعَۡجَلۡتُُ بِ  س ۡ
 
مۡطِرُنَِٗۚ بلَۡ هُوَ مَا ٱ ذَا عاَرِضٞ مُّ مۡ قاَلوُاْ هَ َٰ تَقۡبِلَ ٱَوۡدِيتَِِِ س ۡ ا مُّ ا رَٱَوۡهُ عاَرِضا هِۦۖ فلَمَه

كِنُُُمِۡۚ   ٢٤رِيٞح فِيۡاَ عذََابٌ ٱَلِيٞم    لٗه مَسَ َٰ
ِ
ا اَ فأََصۡبَحُواْ لَٗ يرَُىٰٰٓ  ءَِۢ بِأَمۡرِ رَبّ ِ رُ كُه شََۡ تدَُم ِ

لۡمُجۡرِمِيَۡ  كَذََٰ 
 
لۡقوَۡمَ ٱ

 
 ٢٥لَِِ نََۡزيِ ٱ

Artinya: “24. Maka tatkala mereka melihat azab itu berupa 

awan yang menuju ke lembah-lembah mereka, berkatalah mereka: 

"Inilah awan yang akan menurunkan hujan kepada kami". (Bukan!) 

bahkan itulah azab yang kamu minta supaya datang dengan segera 

(yaitu) angin yang mengandung azab yang pedih,; 25. yang 

menghancurkan segala sesuatu dengan perintah Tuhannya, maka 

jadilah mereka tidak ada yang kelihatan lagi kecuali (bekas-bekas) 

tempat tinggal mereka. Demikianlah Kami memberi balasan 

kepada kaum yang berdosa.” 

Berdasarkan penjelasan ulama tafsir seperti Jalaludin Al-

Suyuthi dalam Lubab an-Nuqul fi Asbabun Nuzul, ayat ini tidak 



435 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

memiliki asbābun nuzūl yang spesifik, sebab Surah Al-Haqqah 

termasuk golongan surah Makkiyyah yang turun secara umum 

untuk memperingatkan kaum Quraisy yang mendustakan hari 

kebangkitan dan risalah Nabi Muhammad SAW. Konteks turunnya 

ayat tersebut lebih bersifat tematik, yakni untuk menggambarkan 

akibat yang menimpa umat terdahulu yang menolak kebenaran, 

seperti kaum Ad dan Tamud. Dalam hal ini, Quraish Shihab 

menegaskan bahwa kisah ini menjadi cerminan moral bagi umat 

Islam agar tidak mengulangi kesombongan dan pendustaan 

terhadap kebenaran sebagaimana dilakukan oleh kaum tersebut. 

Menurut tafsiralquran.id, kaum ‘Ad merupakan bangsa 

semitik yang hidup di kawasan bukit-bukit al-Ahqaf di wilayah 

selatan Jazirah Arab, antara Yaman hingga Oman. Mereka menolak 

dakwah Nabi Hud dan akhirnya dihancurkan oleh angin dingin 

yang berhembus selama tujuh malam delapan hari, menghancurkan 

rumah, harta, dan kehidupan mereka. Fenomena ini digambarkan 

sebagai bentuk nyata kekuasaan Allah yang dapat menimpakan 

bencana alam sebagai sarana azab dan peringatan. Hal ini dapat 

dibandingkan dengan apa yang terjadi di Amerika Serikat, tepatnya 

di Negara bagian New Orleans, ketika wilayah itu diterjang oleh 

Badai Katrina (Katrina Hurricane) pada tanggal 23-31 Agustus 

2005 yang lalu. Katrina Hurricane ini mempunyai kecepatan badai 

280 km/jam, tekanan (minimal) 902 mbar (hPa: 26.65 inHg); suhu 

badai cukup hangat, sekitar 28,4 oC, berlangsung selama lebih 

kurang 8 (delapan) hari, terus menerus. 

Sementara itu, ayat lain yang menggambarkan turunnya azab 

dengan sebab yang jelas dapat dilihat dalam QS. Al-Anfal ayat 32-

33.  



436 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

مَآٰءِ ٱوَِ  لسه
 
نَ ٱ لحَۡقه مِنۡ عِندِكَ فأََمۡطِرۡ علَيَۡناَ حِجَارَةا م ِ

 
ذَا هُوَ ٱ ن كََنَ هَ َٰ

ِ
للههُمه ا

 
ذۡ قاَلوُاْ ٱ

ِ
وَا

بَُّمۡ وَهُُۡ يسَ ۡ  ِ ُ مُعَذ  للَّه
 
بَُّمۡ وَٱنَتَ فِيِۡمِۡۚ وَمَا كََنَ ٱ ِ ُ لِيُعَذ  للَّه

 
ئتِۡناَ بِعَذَابٍ ٱَلِيٖم وَمَا كََنَ ٱ

 
 رُونَ   تغَۡفِ ٱ

Artinya: “32.  Dan (ingatlah), ketika mereka (orang-orang musyrik) 

berkata: "Ya Allah, jika betul (Al Quran) ini, dialah yang benar dari 

sisi Engkau, maka hujanilah kami dengan batu dari langit, atau 

datangkanlah kepada kami azab yang pedih"; 33.  Dan Allah sekali-

kali tidak akan mengazab mereka, sedang kamu berada di antara 

mereka. Dan tidaklah (pula) Allah akan mengazab mereka, sedang 

mereka meminta ampun.” 

Menurut Jalaluddin as-Suyuthi(As-Suyuthi, 2008) dalam 

Lubab an-Nuqul, ayat ini turun berkenaan dengan perkataan an-

Nadhr bin al-Harits dan Abu Jahl bin Hisyam, yang dengan 

sombong mengucapkan doa tersebut di hadapan Nabi. Riwayat ini 

juga disebut oleh al-Bukhari dan Ibnu Jarir, yang menjelaskan 

bahwa Allah menunda azab karena masih adanya Rasulullah di 

tengah mereka serta karena sebagian di antara mereka masih 

memohon ampun. Dari sisi konteks pewahyuan, ketiga ayat 

tersebut menunjukkan bahwa berbagai bentuk azab, baik berupa 

angin, hujan batu, maupun bencana lainnya, merupakan 

manifestasi kekuasaan Allah untuk memperingatkan manusia agar 

tidak mengulangi kesalahan kaum terdahulu.  Dengan demikian, 

meskipun QS. Al-Haqqah dan Al-Ahqaf tidak memiliki sebab 

turunnya secara spesifik, kedua ayat ini sama-sama menunjukkan 

bahwa angin dan azab alam merupakan simbol kekuasaan Allah 

yang digunakan sebagai peringatan bagi manusia yang ingkar dan 

sombong terhadap kebenaran.  

Hidayanti(Hidayanti, 2023) menemukan bahwa dalam Surah 

Al-Qamar terdapat kisah lima umat yang dibinasakan karena 

kesombongan dan kedurhakaan, yakni kaum Nabi Nuh, ‘Ad, 



437 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Tsamud, kaum Nabi Luth, serta Fir’aun. Mereka diazab dengan 

berbagai bentuk siksaan seperti banjir besar, angin kencang, 

pekikan keras, hujan batu, dan penenggelaman, akibat pendustaan 

terhadap rasul, ejekan terhadap utusan Allah, penyembelihan unta 

mukjizat, serta perbuatan keji seperti homoseksual. 

Oleh karena itu, seorang mukmin hendaknya merenungi 

keberadaan angin sebagai pelajaran berharga tentang kebesaran, 

kesempurnaan, dan kekuasaan Sang Pencipta. Dengan demikian, 

integrasi antara penafsiran Al-Qur’an dan ilmu pengetahuan 

menjadi ruang diskursus penting dalam studi tafsir kontemporer 

yang berupaya mempertemukan wahyu dan sains dalam satu 

kesatuan makna yang harmonis. 

Dalam sejarah penafsiran Al-Qur’an, muncul sejumlah 

mufasir yang berupaya mengaitkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan 

fenomena ilmiah. Salah satu tokoh penting dalam aliran tafsir ilmiah 

(at-tafsir al-‘ilmi) adalah Syaikh Tantawi Jauhari (1870–1940 M), 

yang dikenal sebagai seorang teosofi alam (hakim thabi‘i lahuti) karena 

pemikirannya yang menggabungkan antara spiritualitas dan sains 

modern (Fahimah & Ayu Lestari, 2023). Karya-karyanya seperti 

Jawahir al-‘Ulum, Al-Arwah, dan Al-Nidzam wa al-Islam 

memperlihatkan pandangannya tentang keteraturan ciptaan Allah 

dan hubungan antara filsafat Yunani, ilmu pengetahuan, serta teks 

Al-Qur’an. Bentuk tafsir yang digunakan dalam karyanya Al-Jawahir 

fi Tafsir Al-Qur’an al-Karim termasuk dalam kategori bi al-ra’yi, yakni 

penafsiran yang memanfaatkan ijtihad rasional untuk menyingkap 

makna-makna Al-Qur’an (Firdaus, 2024) 

Kajian Aliviyah Alivah (2024) menjelaskan bahwa Tantawi 

Jauhari memiliki dua bidang keilmuan yang menjadi dasar 

pandangannya, yaitu tafsir dan fisika. Dalam tafsirnya, cara  

Tantawi  dalam  menafsirkan  al-Qur’an  adalah  dengan  



438 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

menyuguhkan  dan  memberi  keterangan  berupa gambar-gambar 

dan penjelasan yang berkaitan dengan ilmu pengetahuan (Firdaus, 

2024). Adapun tujuannya adalah memberikan pemahaman empiris 

dan jelas kepada pembaca agar mereka melihat kebenaran ilmiah 

dalam ayat-ayat Al-Qur’an. Dengan pendekatan ini, fenomena alam 

seperti angin bukan hanya dipahami secara fisik, tetapi juga 

dikaitkan dengan makna spiritual dan moral dalam Al-Qur’an. 

Salah satu fenomena alam yang dijelaskan oleh Tantawi 

adalah angin, yang menurutnya berasal dari panas matahari yang 

memengaruhi udara dan bumi. Angin memiliki berbagai jenis 

berdasarkan arah, kecepatan, kekuatan, dan tujuannya, serta 

masing-masing memiliki manfaat bagi kehidupan makhluk hidup. 

Dalam salah satu tafsirannya,  

ۥ كِسَفاا   عَلُُُ مَآٰءِ كَيۡفَ يشََآٰءُ وَيََۡ لسه
 
حَ فتَُثيُِر سَََابٗا فيَبَۡسُطُهُۥ فِِ ٱ يَِ َٰ لر 

 
ي يرُۡسِلُ ٱ ِ لَّه

 
ُ ٱ للَّه

 
ٱ

هُُۡ   ذَا 
ِ
ا عِبَادِهِۦٰٓ  مِنۡ  يشََآٰءُ  مَن  بِهِۦ  ٱَصَابَ  ذَآٰ 

ِ
فاَ ۦۖ  لُِِ خِلَ َٰ مِنۡ  رُجُ  يََۡ لوَۡدۡقَ 

 
ٱ فتََََى 

ونَ   تبَۡشُِ  يسَ ۡ

Artinya: “Allah, Dialah yang mengirim angin, lalu angin itu 

menggerakkan awan dan Allah membentangkannya di langit 

menurut yang dikehendaki-Nya, dan menjadikannya bergumpal-

gumpal; lalu kamu lihat hujan keluar dari celah-celahnya, maka 

apabila hujan itu turun mengenai hamba-hamba-Nya yang 

dikehendaki-Nya, tiba-tiba mereka menjadi gembira.” (QS. Ar-

Rum: 48) 

Tantawi menjelaskan bahwa Allah-lah yang mengirimkan 

angin, kemudian menjadikannya sebagai sarana untuk membentuk 

awan yang bergumpal-gumpal hingga menurunkan hujan dari 

bagian tengahnya (Alivah, 2024). 

Tantawi menegaskan bahwa Allah memiliki otoritas mutlak 

atas angin, dan seluruh pergerakannya tunduk kepada kehendak-



439 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Nya. Dalam Al-Qur’an, ketika kata angin disebut dalam bentuk 

jamak (riyāh), ia bermakna rahmat, seperti membawa hujan dan 

kesejukan. Namun, ketika disebut dalam bentuk tunggal (rīh), ia 

sering bermakna azab atau bencana yang menimbulkan kerusakan. 

Melalui penjelasan ini, Tantawi memperlihatkan keseimbangan 

antara aspek spiritual dan ilmiah dalam menafsirkan ayat-ayat 

tentang alam, sekaligus menunjukkan bahwa segala ciptaan Allah 

memiliki keterkaitan dan manfaat bagi kehidupan manusia. 

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas makna dan 

fungsi angin dalam Al-Qur’an dari beragam perspektif 

penafsiran.Ikhwan (2022) menemukan bahwa Buya Hamka 

menafsirkan angin sebagai bentuk rahmat Allah bagi seluruh 

makhluk hidup. Ia menampilkan dua corak penafsiran, yaitu corak 

ilmi yang tampak saat menjelaskan proses ilmiah seperti turunnya 

hujan, perkawinan tumbuhan, dan ilmu pelayaran, serta corak 

adaby, ketika menggambarkan kondisi dan harapan manusia 

terhadap angin, seperti kebutuhan para nelayan dalam berlayar. 

Sementara itu,Menurut Imam, (2018) bentuk tunggal kata rīh dalam 

Al-Qur’an biasanya bermakna negatif, sedangkan bentuk jamak 

riyāh menunjukkan makna positif seperti rahmat dan manfaat alam. 

Ia juga menguraikan istilah lain seperti al-Żāriyāt, i’sārun, dan al-

‘Āṣifat yang merujuk pada angin badai, serta al-Mursalāt yang 

menggambarkan kekuatan atau malaikat, menunjukkan bahwa 

angin memiliki fungsi penting dalam sistem kehidupan, termasuk 

membantu hujan dan penyerbukan tumbuhan. Adapun 

AlivahAlivah (2024) mengungkap bahwa menurut Tanthawi 

Jauhari, setiap hembusan udara adalah bentuk angin yang dikirim 

Allah sebagai rahmat dan rezeki bagi hamba-Nya. Penafsiran ini 

menegaskan pandangan Tanthawi bahwa fenomena alam, 



440 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

termasuk angin, merupakan manifestasi nyata dari keagungan dan 

kekuasaan Allah. 

Meskipun sejumlah penelitian tersebut telah membahas 

konsep angin dalam perspektif tafsir klasik dan ilmiah, belum 

banyak yang secara spesifik menelusuri penafsiran Tantawi Jauhari 

secara mendalam terhadap ayat-ayat tentang angin dalam Al-

Jawahir fi Tafsir Al-Qur’an al-Karim. Penelitian ini menjadi penting 

karena Tantawi merupakan salah satu pelopor tafsir ilmiah modern 

yang berupaya menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak bertentangan 

dengan sains, bahkan mengandung dasar-dasar pengetahuan alam. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan 

dan menganalisis penafsiran Tantawi Jauhari mengenai ayat-ayat 

Al-Qur’an tentang angin dalam Al-Jawahir fi Tafsir Al-Qur’an al-

Karim. Penelitian ini diharapkan dapat menunjukkan penafsiran 

Tantawi Jauhari bahwa ayat-ayat Al-Qur’an dapat dipahami secara 

rasional dan selaras dengan ilmu pengetahuan modern tanpa 

mengurangi nilai keimanan di dalamnya. 

 
METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah 
penelitian kualitatif kepustakaan (library research) yang 
memanfaatkan berbagai sumber literatur untuk memperoleh data 
yang relevan. Pendekatan yang digunakan ialah tafsir tematik (tafsir 
maudhu’i), yaitu metode penafsiran yang menghimpun seluruh ayat 
Al-Qur’an yang membahas tema serupa untuk kemudian dianalisis 
secara menyeluruh agar menghasilkan pemahaman yang terpadu 
dan utuh. Fokus utama penelitian ini adalah menelusuri serta 
menganalisis penafsiran Syaikh Tantawi Jauhari mengenai ayat-ayat 
Al-Qur’an tentang angin dalam kitab Al-Jawāhir fī Tafsīr Al-Qur’ān 
Al-Karīm.  

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua jenis, yaitu 
sumber primer dan sekunder. Sumber primer mencakup kitab Al-



441 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Jawāhir fī Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm karya Tantawi Jauhari sebagai 
objek utama kajian, serta ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas 
tentang angin. Sementara itu, sumber sekunder meliputi berbagai 
literatur pendukung seperti buku-buku tentang tafsir ilmi, artikel 
ilmiah, jurnal, serta karya tulis yang mengulas konsep angin dalam 
Al-Qur’an dan biografi pemikiran Tantawi Jauhari. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur 
dan dokumentasi. Data yang diperoleh kemudian dianalisis 
menggunakan metode deskriptif-analitis. Proses analisis dilakukan 
melalui beberapa tahap, yaitu: (1) identifikasi data dengan 
menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an tentang angin serta penafsiran 
Tantawi Jauhari terhadap ayat-ayat tersebut; (2) klasifikasi data 
berdasarkan tema dan konteks, seperti angin sebagai rahmat, angin 
sebagai azab, serta angin sebagai tanda kekuasaan Allah agar 
analisis menjadi lebih fokus dan terarah; (3) deskripsi penafsiran 
untuk menjelaskan isi tafsir Tantawi Jauhari secara runtut dan 
kontekstual; serta (4) analisis dan interpretasi untuk mengungkap 
makna mendalam dan korelasi antara ayat-ayat Al-Qur’an dengan 
ilmu pengetahuan modern terkait fenomena alam berupa angin. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Biografi Tantawi Jauhari dan Kitab Tafsir Al-Jawahir 

Syaikh Thantawi Jauhari al-Misri merupakan salah satu 

ulama besar Mesir yang dikenal karena pemikirannya yang 

menghubungkan antara wahyu dan ilmu pengetahuan. Nama 

lengkapnya adalah Syaikh Thantawi Jauhari al-Misri, beliau lahir di 

desa Kafr ‘Audillah Hijazi, wilayah timur Mesir pada tahun 1862 M, 

dan wafat pada tahun 1940 M/1385 H (Nietarahmani et al., 2024). 

Sejak kecil, beliau tumbuh dalam lingkungan keluarga sederhana; 

ayahnya adalah seorang petani, namun memiliki perhatian besar 

terhadap pendidikan agama. Rumah mereka kerap dikunjungi para 

ulama al-Azhar, seperti al-Syamni, al-Isimawi, dan al-Jura, yang 

datang untuk mengajarkan Al-Qur’an. Kondisi inilah yang 



442 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

menumbuhkan kecintaan Tantawi terhadap ilmu dan semangat 

untuk menjadi seorang alim.(Armainingsih, 2016) 

Masa hidup Tantawi bertepatan dengan periode kebangkitan 

intelektual di Mesir, di mana masyarakat mulai bersentuhan dengan 

peradaban Barat dan kemajuan sains modern. Dalam konteks ini, 

Tantawi berupaya menunjukkan bahwa ajaran Al-Qur’an tidak 

bertentangan dengan ilmu pengetahuan, bahkan mengandung 

isyarat ilmiah yang mendorong manusia untuk meneliti dan 

merenungi fenomena alam. Ia terinspirasi oleh semangat 

rasionalisme Islam klasik, dan berusaha merevitalisasi hubungan 

harmonis antara wahyu dan akal, serta antara agama dan sains. 

Karya monumentalnya adalah kitab Al-Jawāhir fī Tafsīr Al-

Qur’ān Al-Karīm, yang terdiri atas 25 juz (13 jilid) dengan setiap jilid 

memuat sekitar 200–300 halaman. Kitab ini dikenal dengan sampul 

merah khas dan menggunakan pendekatan saintifik (scientific 

approach), yaitu pendekatan yang menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an 

berdasarkan perspektif ilmu pengetahuan. Dalam karya tersebut, 

Tantawi banyak menyoroti keajaiban ciptaan Allah pada makhluk 

kecil seperti semut, lebah, dan laba-laba, serta fenomena alam 

seperti angin dan hujan (Hani et al., 2022). Oleh sebab itu, kitab ini 

sering dikategorikan sebagai tafsir bercorak ‘ilmi, yaitu tafsir yang 

menjelaskan kandungan ayat Al-Qur’an dengan merujuk pada 

prinsip-prinsip ilmu pengetahuan modern. 

Menurut Handayani, (2022) Al-Jawāhir merupakan karya 

paling terkenal di antara semua tulisan Tantawi karena berhasil 

memadukan antara penafsiran Al-Qur’an dan penjelasan ilmiah 

secara rasional dan empiris. Di dalamnya juga terkandung berbagai 

rangkuman pemikiran dan refleksi beliau yang sebelumnya tersebar 

dalam tulisan-tulisannya yang lebih kecil. 



443 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Menurut Alfani, (2025) latar belakang penulisan Tafsir al-

Jawāhir oleh Syaikh Tantawi Jauhari tidak terlepas dari dua faktor 

utama, yaitu faktor internal dan faktor eksternal yang saling 

berkaitan. Secara internal, Tantawi mengalami pergulatan batin dan 

krisis spiritual mengenai keberadaan Tuhan ketika studinya di al-

Azhar terhenti akibat penjajahan Inggris. Setelah melalui masa sulit 

di kampung halamannya, ia kembali menemukan keimanan melalui 

perenungan terhadap alam dan inspirasi dari hadis yang 

mendorong manusia untuk berpikir tentang tanda-tanda kebesaran 

Allah. Pengalaman tersebut membentuk pandangannya bahwa 

alam merupakan sarana untuk mengenal Tuhan. 

Selain itu, ia juga merasa gelisah terhadap kecenderungan 

ulama terdahulu yang, menurutnya, terlalu fokus pada aspek 

hukum dan mengabaikan sisi kealaman dalam Al-Qur’an. 

Pandangan ini mendorongnya menghadirkan tafsir yang 

memadukan wahyu dengan ilmu pengetahuan modern. Dari sisi 

eksternal, Tantawi terinspirasi oleh kemajuan sains di Barat dan 

merasa prihatin atas kemunduran umat Islam yang terbelakang 

dalam bidang ilmu pengetahuan akibat penjajahan dan perpecahan 

internal. Karena itu, melalui Tafsir al-Jawāhir, ia berupaya 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an mengandung isyarat ilmiah yang 

dapat membangkitkan kembali semangat keilmuan umat.(Alfani et 

al., 2025) 

Klasifikasi Tema Ayat tentang Angin 

Tabel 1. Klasifikasi Ayat-ayat Angin  

Kategori Surah dan Ayat Tema Utama 

Angin sebagai 
rahmat 

Al-A’raf [7]: 57 Angin sebagai 
pembawa rahmat 
Allah melalui 



444 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

turunnya hujan dan 
penyuburan bumi. 

Ar-Rum [30]: 46 
dan 48 

Angin menjadi tanda 
kasih Allah yang 
mendahului hujan 
dan menyejukkan 
bumi. 

Al-Hijr [15]: 22 Angin berperan 
sebagai pembawa 
benih dan bagian dari 
sistem alam yang 
teratur. 

Angin sebagai 
tanda kekuasaan 
Allah 

Al-Baqarah [2]: 
164 

Angin sebagai bagian 
dari tanda kebesaran 
dan keteraturan 
ciptaan Allah. 

Al-Jatsiyah [45]: 5 Angin menunjukkan 
kekuasaan Allah yang 
dapat dipahami oleh 
orang yang berpikir. 

Yunus [10]: 22 Angin menjadi 
sarana dalam 
perjalanan 

Angin sebagai azab Al-Ahqaf [46]: 24 Angin dapat menjadi 
alat azab bagi kaum 
yang mendustakan 
Allah. 

Al-Fussilat [41]: 
16 

 

Penafsiran Tantawi Jauhari tentang Ayat-Ayat Angin 

Berdasarkan hasil kajian terhadap Al-Jawāhir fī Tafsīr Al-Qur’ān Al-

Karīm, Tantawi menafsirkan fenomena angin dengan pendekatan yang 

memadukan teologi, sains, dan filsafat alam. Ia melihat angin bukan 

sekadar fenomena fisik, melainkan simbol keteraturan dan kekuasaan 

Allah dalam sistem semesta. 



445 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

1. Angin sebagai Rahmat dan Sumber Kehidupan 

Tantawi Jauhari dalam Al-Jawāhir fī Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm 

menjelaskan bahwa angin merupakan salah satu tanda kebesaran dan 

rahmat Allah yang sangat besar bagi kehidupan di bumi. Ia menegaskan 

bahwa angin bukan sekadar aliran udara yang berpindah karena 

perbedaan tekanan, melainkan bagian dari sistem alam yang diciptakan 

secara teratur dan penuh hikmah. Menurutnya, setiap hembusan angin 

adalah manifestasi dari keteraturan hukum-hukum Ilahi yang mengatur 

alam semesta. 

a. QS. Al-A‘raf (7): 57  

هُ   هتۡ سَََابٗا ثِقاَلٗا سُقۡنَ َٰ ذَآٰ ٱقَلَ
ِ
ٰٓ ا ٰ تِهِۦۖ حَتّه ا بيََۡۡ يدََيۡ رَحَۡۡ حَ بشََُۡۢ يَِ َٰ لر 

 
ي يرُۡسِلُ ٱ ِ لَّه

 
وَهُوَ ٱ

لمَۡوۡتََٰ لعََ 
 
رِجُ ٱ لَِِ نُُۡ تِِۚ كَذََٰ لثهمَرََٰ

 
لمَۡآٰءَ فأََخۡرَجۡناَ بِهِۦ مِن كُ ِ ٱ

 
تٖ فأََنزَلنۡاَ بِهِ ٱ ي ِ   لهكُۡ لِبَلََٖ مه

 ٥٧تذََكهرُونَ  

Artinya: “Dan Dialah yang meniupkan angin sebagai pembawa 

berita gembira sebelum kedatangan rahmat-Nya (hujan); hingga 

apabila angin itu telah membawa awan mendung, Kami halau ke 

suatu daerah yang tandus, lalu Kami turunkan hujan di daerah itu, 

maka Kami keluarkan dengan sebab hujan itu pelbagai macam 

buah-buahan. Seperti itulah Kami membangkitkan orang-orang 

yang telah mati, mudah-mudahan kamu mengambil pelajaran.” 

Ayat ini menggambarkan peran angin sebagai rahmat dan 

tanda kasih sayang Allah kepada seluruh makhluk hidup. Melalui 

angin, Allah memulai proses turunnya hujan yang membawa 

kehidupan bagi bumi. Fenomena ini menunjukkan keteraturan 

sistem alam semesta dan kebijaksanaan Allah dalam mengatur 

segala sesuatu secara seimbang dan terukur. 

Berdasarkan ayat tersebut, Tantawi Jauhari menafsirkan 

bahwa udara tidak akan bergerak menjadi angin tanpa adanya 

sebab, yaitu panas dari matahari. Matahari, sebagai sumber utama 

energi di bumi, menimbulkan perbedaan suhu antara daratan dan 



446 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

lautan. Perbedaan suhu inilah yang menyebabkan udara bergerak, 

seperti angin yang bertiup dari laut menuju pegunungan, membawa 

partikel uap air yang kemudian membentuk awan mendung. Awan 

tersebut bergerak menuju wilayah kering, lalu menurunkan hujan 

yang menghidupkan kembali tanah tandus menjadi subur dan 

menumbuhkan berbagai tanaman. 

Tantawi menjelaskan bahwa proses ini menunjukkan 

adanya hubungan sebab-akibat yang ilmiah dalam ciptaan Allah. 

Angin berperan penting dalam siklus air dan kesuburan bumi, 

karena membawa uap air dari laut, membentuk awan, dan 

menurunkan hujan. Dalam pandangan Jauhari, inilah wujud kasih 

sayang Allah terhadap makhluk-Nya bahwa dari angin dan hujan, 

kehidupan dapat terus berlangsung. 

Lebih jauh, Tantawi menilai bahwa ayat ini juga 

menyiratkan keteraturan ilmiah dalam sistem alam yang telah Allah 

tetapkan. Pergerakan angin, perubahan awan, dan turunnya hujan 

merupakan manifestasi dari ilmu Allah di alam semesta. Dengan 

memahami keteraturan tersebut, manusia diajak untuk 

merenungkan tanda-tanda kekuasaan-Nya, bahwa di balik hukum 

alam yang teratur terdapat kehendak dan kebijaksanaan Sang 

Pencipta. 

b. QS. Ar-Rūm (30): 46 dan 48 

لفُۡلُۡۡ بِأَمۡرهِِۦ  
 
تِهِۦ وَلِتجَۡريَِ ٱ ن رهحَۡۡ َٰتٖ وَلِيُذِيقكَُ م ِ َ يََّحَ مُبشَ ِ ِ لر 

 
تِهِۦٰٓ ٱَن يرُۡسِلَ ٱ وَمِنۡ ءَايَ َٰ

ۦ وَلعََلهكُۡ تشَۡكُرُونَ   ٤٦  وَلِتبَۡتغَُواْ مِن فضَۡلُِِ

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasan-Nya adalah bahwa 

Dia mengirimkan angin sebagai pembawa berita gembira dan 

untuk merasakan kepadamu sebagian dari rahmat-Nya dan supaya 

kapal dapat berlayar dengan perintah-Nya dan (juga) supaya kamu 



447 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

dapat mencari karunia-Nya; mudah-mudahn kamu bersyukur.” 

(Ar-Rum [30]: 46) 

Ayat ini menegaskan fungsi angin sebagai rahmat dan 

sarana kemaslahatan bagi manusia. Menurut Tantawi Jauhari, Allah 

mengutus angin sebagai pertanda datangnya hujan, sekaligus 

sebagai alat bantu kehidupan manusia. Melalui hembusan angin, 

manusia memperoleh manfaat besar, mulai dari kesuburan tanah 

melalui hujan, hingga kemampuan kapal berlayar di lautan untuk 

berdagang dan mencari rezeki. 

Dalam penafsirannya, Tantawi juga memandang bahwa 

pergerakan angin yang membuat kapal dapat berlayar merupakan 

bentuk nyata keteraturan alam yang Allah ciptakan untuk 

kemanfaatan manusia. Dengan mengirimkan angin, Allah 

menunjukkan kasih sayang dan kekuasaan-Nya, agar manusia 

menyadari pentingnya rasa syukur atas nikmat rezeki dan 

keteraturan alam yang menopang kehidupan. 

 

ۥ كِسَفاا   عَلُُُ مَآٰءِ كَيۡفَ يشََآٰءُ وَيََۡ لسه
 
حَ فتَُثيُِر سَََابٗا فيَبَۡسُطُهُۥ فِِ ٱ يَِ َٰ لر 

 
ي يرُۡسِلُ ٱ ِ لَّه

 
ُ ٱ للَّه

 
ٱ

هُُۡ   ذَا 
ِ
ا عِبَادِهِۦٰٓ  مِنۡ  يشََآٰءُ  مَن  بِهِۦ  ٱَصَابَ  ذَآٰ 

ِ
فاَ ۦۖ  لُِِ خِلَ َٰ مِنۡ  رُجُ  يََۡ لوَۡدۡقَ 

 
ٱ فتََََى 

ونَ   تبَۡشُِ  ٤٨يسَ ۡ

Artinya: “Allah, Dialah yang mengirim angin, lalu angin itu 

menggerakkan awan dan Allah membentangkannya di langit 

menurut yang dikehendaki-Nya, dan menjadikannya bergumpal-

gumpal; lalu kamu lihat hujan keluar dari celah-celahnya, maka 

apabila hujan itu turun mengenai hamba-hamba-Nya yang 

dikehendaki-Nya, tiba-tiba mereka menjadi gembira.” (Ar-Rum 

[30]: 48) 

Ayat ini menggambarkan mekanisme ilmiah dan spiritual 

dari peredaran angin dan turunnya hujan. Dalam tafsirnya, Tantawi 



448 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Jauhari menjelaskan bahwa Allah adalah pengatur sistem angin dan 

awan. Ia mengirim angin yang menggerakkan uap air dari laut ke 

atmosfer, lalu membentuk awan yang kadang terbentang tipis dan 

kadang menggumpal padat. Dari celah-celah awan inilah turun 

hujan yang menjadi sumber kehidupan. 

Jauhari memadukan antara tafsiran teologis dan tafsiran 

ilmiah. Secara teologis, ia menegaskan bahwa fenomena angin dan 

hujan menunjukkan rahmat serta kekuasaan Allah yang mengatur 

segala sesuatu dengan penuh keseimbangan. Secara ilmiah, ia 

menjelaskan bahwa perbedaan suhu dan tekanan udara, posisi 

matahari terhadap bumi, serta arah angin dari khatulistiwa dan 

kutub menjadi penyebab terbentuknya sistem angin yang kompleks 

di permukaan bumi. 

Tantawi juga menggambarkan pengamatannya terhadap 

alam, seperti hembusan angin di sekitar khatulistiwa yang 

bercabang ke arah utara dan selatan, serta adanya angin laut dan 

angin darat yang berhembus bergantian siang dan malam. 

Perbedaan arah, suhu, dan kelembapan inilah yang menimbulkan 

awan, hujan, dan kesuburan bumi. Ia menegaskan bahwa dalam 

keteraturan sistem ini terdapat tanda-tanda kebesaran Allah bagi 

orang yang berpikir dan mau belajar dari alam. Melalui ayat ini, 

Tantawi ingin menunjukkan bahwa wahyu dan ilmu pengetahuan 

tidak bertentangan, melainkan saling melengkapi. Pemahaman 

terhadap hukum-hukum alam seperti peredaran angin dan hujan 

dapat memperkuat keimanan, karena keduanya menyingkap 

keajaiban ciptaan Allah yang penuh hikmah. 

c. QS. Al-Hijr (15): 22 

َٰزنِِيَۡ  ۥ بَِ كُُوُهُ وَمَآٰ ٱنَتُُۡ لََُ مَآٰءِ مَآٰءا فأََسۡقَيۡنَ َٰ لسه
 
قِحَ فأََنزَلۡناَ مِنَ ٱ حَ لوَََٰ يَِ َٰ لر 

 
 ٢٢   وَٱَرۡسَلۡناَ ٱ

Artinya: “Dan Kami telah meniupkan angin untuk mengawinkan 

(tumbuh-tumbuhan) dan Kami turunkan hujan dari langit, lalu 



449 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Kami beri minum kamu dengan air itu, dan sekali-kali bukanlah 

kamu yang menyimpannya.” 

Tantawi Jauhari(Jauhari, 1350) menafsirkan ayat ini bahwa 

angin bukan hanya fenomena atmosfer yang terjadi secara 

kebetulan, tetapi memiliki peran aktif dalam sistem kehidupan. 

Kata “lawāqiḥ” dipahami olehnya sebagai bentuk plural dari laqaha 

yang berarti “mengawinkan” atau “menyuburkan”, yang 

menunjukkan bahwa angin menjadi perantara dalam proses 

penyerbukan tumbuhan dan pembentukan awan. Menurut 

Tantawi, gerakan angin terjadi karena adanya perbedaan panas 

matahari dan tekanan udara di permukaan bumi. Angin bergerak 

dari daerah bertekanan tinggi ke daerah bertekanan rendah, 

membawa partikel air yang kemudian membentuk awan. Ketika 

awan telah jenuh, maka turunlah hujan yang menyuburkan tanah 

dan menumbuhkan tumbuhan. 

Selain itu, Tantawi juga menekankan bahwa keteraturan 

sistem angin dan hujan merupakan bukti adanya hukum sebab-

akibat dalam ciptaan Allah. Manusia tidak memiliki kendali atas 

proses tersebut, melainkan hanya dapat mengambil manfaat 

darinya. Dalam pandangan ini, Tantawi ingin menegaskan bahwa 

sains hanyalah sarana memahami hikmah, sedangkan pengatur 

mutlak adalah Allah SWT. 

 

2. Angin sebagai Tanda Kekuasaan Allah 

a. QS. Al-Baqarah (2): 164 

Sebagai salah satu ayat yang paling kaya dengan tanda-

tanda kekuasaan Allah di alam semesta, QS. Al-Baqarah ayat 164 

mengajak manusia untuk merenungkan hubungan antara berbagai 

fenomena alam. Ayat ini menunjukkan bahwa semua itu tidak 



450 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

terjadi secara acak, tetapi menunjukkan keteraturan dan kebesaran 

Allah sebagai Pengatur alam. 

لۡبَحۡرِ  
 
هتِِ تََۡريِ فِِ ٱ ل

 
لۡفُلِۡۡ ٱ

 
اَرِ وَٱ لنُه

 
هيۡلِ وَٱ ل

 
فِ ٱ خۡتلَِ َٰ

 
لََۡرۡضِ وَٱ

 
تِ وَٱ وََٰ مَ َٰ لسه

 
نه فِِ خَلۡقِ ٱ

ِ
ا

لََۡرۡضَ بعَۡدَ مَوۡتِِاَ وَبثَه  
 
آٰءٖ فأََحۡياَ بِهِ ٱ مَآٰءِ مِن مه لسه

 
ُ مِنَ ٱ للَّه

 
لنهاسَ وَمَآٰ ٱَنزَلَ ٱ

 
فِيۡاَ  بِمَا ينَفَعُ ٱ

تٖ ل ِقوَۡمٖ مِن   ٰٓيَ َٰ لََۡرۡضِ لََأ
 
مَآٰءِ وَٱ لسه

 
رِ بيََۡۡ ٱ لمُۡسَخه

 
حَابِ ٱ لسه

 
حِ وَٱ يَِ َٰ لر 

 
هةٖ وَتصَۡۡيِفِ ٱ كُ ِ دَآٰب

 ١٦٤يعَۡقِلوُنَ  

Artinya: “Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, silih 

bergantinya malam dan siang, bahtera yang berlayar di laut 

membawa apa yang berguna bagi manusia, dan apa yang Allah 

turunkan dari langit berupa air, lalu dengan air itu Dia hidupkan 

bumi sesudah mati (kering)-nya dan Dia sebarkan di bumi itu segala 

jenis hewan, dan pengisaran angin dan awan yang dikendalikan 

antara langit dan bumi; sungguh (terdapat) tanda-tanda (keesaan 

dan kebesaran Allah) bagi kaum yang memikirkan.” 

Menurut Tantawi Jauhari,(Jauhari, 1350) ayat ini 

menggambarkan keteraturan sistem alam yang menunjukkan 

kebesaran dan kebijaksanaan Allah. Ia menjelaskan bahwa segala 

sesuatu yang tampak di alam, baik udara yang bergerak, awan yang 

bergumpal, maupun air hujan yang turun, semuanya tunduk pada 

hukum-hukum fisika yang Allah tetapkan. Jauhari menafsirkan 

bahwa setiap udara yang bergerak disebut “riyāḥ” (angin), dan yang 

menakjubkan adalah arah serta kecepatannya yang bergantung 

pada perbedaan tekanan udara akibat panas matahari. Dalam 

catatan ilmiahnya, ia menyebut bahwa pada kondisi tertentu 

kecepatan angin dapat mencapai 1–3 mil per jam, bahkan bisa 

melebihi 90 mil per jam pada badai besar (zauba‘ah). 



451 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Penjelasan ini menunjukkan bahwa fenomena angin dan 

hujan bukan sekadar kejadian alamiah, tetapi bukti nyata 

keteraturan ciptaan Allah. Dengan gaya tafsir yang ilmiah, Tantawi 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an mengandung isyarat tentang 

hukum-hukum alam yang sejalan dengan prinsip-prinsip sains 

modern. 

Lebih jauh, Tantawi menegaskan bahwa Allah 

menciptakan langit, bumi, siang, malam, angin, dan awan dalam 

keseimbangan dan sistem yang saling mendukung. Matahari dan 

bulan berjalan sesuai orbitnya; pergantian malam dan siang 

memberi ritme kehidupan; dan angin berperan penting dalam 

menggerakkan awan hingga menurunkan hujan. Bahkan kapal yang 

berlayar di laut, menurut Jauhari, adalah manifestasi penundukan 

Allah terhadap air laut agar dapat dimanfaatkan manusia untuk 

transportasi dan perdagangan. 

Dari tafsir ini, jelas bahwa Tantawi Jauhari memandang 

ayat tersebut sebagai perpaduan antara pesan spiritual dan ilmiah. 

Alam tidak hanya menjadi objek penelitian, tetapi juga menjadi 

cermin keagungan Tuhan. Dengan memahami hukum-hukum 

alam, manusia diajak untuk semakin mengenal dan bersyukur 

kepada Allah, karena ilmu dan wahyu pada dasarnya berjalan 

seiring dalam menuntun manusia menuju pengenalan yang lebih 

dalam terhadap Sang Pencipta. 

b. QS. Al-Jatsiyah (45): 5 

لََۡرۡضَ بعَۡدَ مَوۡتَِِ 
 
زۡقٖ فأََحۡياَ بِهِ ٱ ِ مَآٰءِ مِن ر  لسه

 
ُ مِنَ ٱ للَّه

 
اَرِ وَمَآٰ ٱَنزَلَ ٱ لنُه

 
هيۡلِ وَٱ ل

 
فِ ٱ خۡتلَِ َٰ

 
ا  وَٱ

تٞ ل ِقوَۡمٖ يعَۡقِلوُنَ   حِ ءَايَ َٰ يَِ َٰ لر 
 
 ٥وَتصَۡۡيِفِ ٱ

Artinya: “dan pada pergantian malam dan siang dan hujan yang 

diturunkan Allah dari langit lalu dihidupkan-Nya dengan air hujan 



452 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

itu bumi sesudah matinya; dan pada perkisaran angin terdapat 

tanda-tanda (kekuasaan Allah) bagi kaum yang berakal.” 

Ayat ini menggambarkan tanda-tanda kebesaran Allah 

yang dapat dilihat dalam pergantian malam dan siang, turunnya 

hujan dari langit, serta hembusan angin yang berpindah dari satu 

arah ke arah lainnya. Semua fenomena alam tersebut menunjukkan 

keteraturan dan kekuasaan Allah dalam mengatur kehidupan di 

bumi.  

Menurut Tantawi Jauhari,(Jauhari, 1350) ayat ini 

menunjukkan keteraturan dan kesempurnaan sistem alam yang 

diciptakan Allah. Ia menjelaskan bahwa hujan adalah bentuk rezeki 

Allah yang menghidupkan kembali bumi setelah kering, dan angin 

yang berhembus ke berbagai arah merupakan bagian dari 

mekanisme alam yang bekerja sangat teliti. Tantawi menyinggung 

bagaimana arah angin melintasi wilayah-wilayah luas seperti 

Australia, India, dan Cina, menandakan bahwa fenomena ini 

bersifat global dan menjadi sarana penyebaran rahmat Allah di 

seluruh penjuru bumi. 

Dalam tafsir ilmiahnya, Tantawi juga menyinggung aspek 

fisika udara dan sistem tekanan atmosfer. Ia menyebut bahwa berat 

udara di permukaan bumi setara dengan lapisan air setinggi 10 

meter, dengan tekanan kira-kira 334 milimeter air atau 76 

sentimeter raksa (merkuri)  setara dengan tekanan udara normal 

pada permukaan laut. Berdasarkan perhitungan ini, ia menulis 

bahwa massa udara di bumi mencapai sekitar 25 triliun 233 miliar 

ton, dan ini menunjukkan betapa besarnya takaran ciptaan Allah 

yang telah diatur secara presisi. Menurutnya, seandainya udara-

udara itu berubah sedikit saja dari takaran yang telah ditetapkan, 

maka kehidupan manusia dan makhluk lain tidak akan dapat 

bertahan. 



453 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Tantawi lalu mengaitkan penjelasan ilmiah ini dengan 

kebesaran Allah sebagai Dzat Yang Maha Mengatur. Ia 

menegaskan bahwa pengetahuan manusia tentang berat udara, 

tekanan, air, dan unsur logam seperti tembaga hanyalah sebagian 

kecil dari ilmu Allah yang tidak terbatas. Dalam refleksi 

spiritualnya, ia mengutip firman Allah: “Dan di sisi-Nya-lah kunci-

kunci segala yang ghaib; tidak ada yang mengetahuinya kecuali Dia” (QS. 

Al-An‘ām: 59). 

Selain itu, Tantawi juga menguraikan keteraturan 

pergantian siang dan malam yang disebut dalam ayat ini. Ia 

menyertakan tabel astronomi yang menunjukkan pergerakan 

matahari melalui rasi-rasi bintang (burūj), serta kesesuaian antara 

bulan-bulan matahari dengan kalender Suryani dan Romawi. Ia 

menegaskan bahwa perbedaan panjang hari dan malam di setiap 

bulan adalah bukti adanya sistem kosmik yang tetap dan teratur. 

Bahkan ketika terdapat selisih satu hingga tiga hari dalam 

perhitungan manusia, menurutnya hal itu tidak menandakan 

kekeliruan, tetapi menunjukkan adanya dinamika alami yang tetap 

tunduk pada hukum Allah. Dengan demikian dapat disimpulkan 

bahwa Tantawi memandang ilmu pengetahuan modern sebagai 

sarana untuk memperdalam keimanan. Melalui pemahaman 

rasional terhadap ciptaan Allah, manusia diajak untuk semakin 

mengenal, mengagungkan, dan mensyukuri kebesaran-Nya. 

c. QS. Yunus [10]: 22 

Ayat ini menggambarkan kekuasaan Allah dalam 

mengatur perjalanan manusia di daratan dan lautan, sekaligus 

menunjukkan bagaimana manusia sering lupa kepada-Nya ketika 

berada dalam keadaan aman, namun kembali mengingat-Nya saat 

menghadapi bahaya. 



454 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

بَةٖ  م بِرِيٖح طَي ِ لۡفُلِۡۡ وَجَرَيۡنَ بِِّ
 
ٱ ذَا كُنتُُۡ فِِ 

ِ
ا  ٰٓ ٰ لۡبَحۡرِۖ حَتّه

 
وَٱ لۡبَ ِ 

 
ٱ كُُۡ فِِ  ُ ي يسَُير ِ ِ لَّه

 
ٱ هُوَ 

مۡ  ُمۡ ٱُحِيطَ بِِّ لۡمَوۡجُ مِن كُ ِ مَكََنٖ وَظَنُّوٓاْ ٱَنَّه
 
وَفرَِحُواْ بِّاَ جَآٰءَتِۡاَ رِيحٌ عاَصِفٞ وَجَآٰءَهُُُ ٱ

كِريِنَ دَعَوُاْ  لشه َٰ
 
ذِهِۦ لنََكُوننَه مِنَ ٱ ينَ لئَِِۡ ٱنَََيۡتنَاَ مِنۡ هَ َٰ ِ ل 

 
َ مُخۡلِصِيَۡ لََُ ٱ للَّه

 
 ٢٢  ٱ

Artinya: “Dialah Tuhan yang menjadikan kamu dapat berjalan di daratan, 

(berlayar) di lautan. Sehingga apabila kamu berada di dalam bahtera, dan 

meluncurlah bahtera itu membawa orang-orang yang ada di dalamnya 

dengan tiupan angin yang baik, dan mereka bergembira karenanya, 

datanglah angin badai, dan (apabila) gelombang dari segenap penjuru 

menimpanya, dan mereka yakin bahwa mereka telah terkepung (bahaya), 

maka mereka berdoa kepada Allah dengan mengikhlaskan ketaatan 

kepada-Nya semata-mata. (Mereka berkata): "Sesungguhnya jika Engkau 

menyelamatkan kami dari bahaya ini, pastilah kami akan termasuk orang-

orang yang bersyukur". 

Menurut Tantawi Jauhari, ayat ini memperlihatkan dua sisi 

kekuasaan Allah melalui angin: sebagai rahmat yang menuntun kapal 

dengan lembut, dan sebagai ujian ketika ia berubah menjadi badai yang 

menakutkan. Lafadz rihin tayyibah dijelaskan Tantawi sebagai angin yang 

baik dan lembut, bertiup perlahan, menuntun kapal-kapal berlayar 

dengan tenang dari satu tempat ke tempat lain. Sementara rihun ‘asif 

diartikan sebagai angin kencang dan mengguncang, yang menjadi 

penyebab datangnya ombak besar dari segala arah hingga menimbulkan 

kepanikan dan bahaya bagi manusia di laut. 

Dalam Al-Jawahir, Tantawi memaknai ayat ini tidak hanya 

secara teologis, tetapi juga ilmiah. Ia menyinggung bahwa pergerakan 

kapal di laut sangat bergantung pada arah dan kekuatan angin, serta 

keseimbangan tekanan udara di permukaan bumi. Angin yang lembut 

terjadi karena perbedaan suhu antara daratan dan lautan, sedangkan angin 

yang keras dan berbahaya muncul ketika perbedaan tekanan itu menjadi 

ekstrem. Ia menekankan bahwa sistem ini telah diatur dengan sangat teliti 

oleh Allah agar dapat menopang kehidupan manusia di bumi. 



455 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Tantawi juga menyoroti bahwa ketika manusia berlayar dan 

merasakan angin yang baik, mereka cenderung merasa aman dan lupa 

kepada Allah, tetapi ketika badai datang, mereka kembali mengingat dan 

memohon pertolongan dengan penuh keikhlasan. Menurutnya, inilah 

gambaran nyata kelemahan manusia di hadapan kekuasaan Allah, 

manusia hanya sadar akan ketergantungan spiritualnya ketika 

menghadapi krisis atau bencana. 

3. Angin sebagai Azab dan Peringatan 

a. QS. Al-Ahqaf (46): 24 

Ayat ini menceritakan kisah kaum ‘Adyang mendustakan Nabi 

Hūd dan menantang datangnya azab. Ketika mereka melihat awan hitam 

tebal di langit, mereka mengira itu adalah awan pembawa hujan, padahal 

sebenarnya itulah angin yang membawa azab Allah. 

تعَۡجَلۡتُُ بِ  س ۡ
 
مۡطِرُنَِٗۚ بلَۡ هُوَ مَا ٱ ذَا عاَرِضٞ مُّ مۡ قاَلوُاْ هَ َٰ تَقۡبِلَ ٱَوۡدِيتَِِِ س ۡ ا مُّ ا رَٱَوۡهُ عاَرِضا هِۦۖ فلَمَه

 ٢٤رِيٞح فِيۡاَ عذََابٌ ٱَلِيٞم  

Artinya: “Maka tatkala mereka melihat azab itu berupa awan yang 

menuju ke lembah-lembah mereka, berkatalah mereka: "Inilah 

awan yang akan menurunkan hujan kepada kami". (Bukan!) bahkan 

itulah azab yang kamu minta supaya datang dengan segera (yaitu) 

angin yang mengandung azab yang pedih,” 

Menurut Tantawi Jauhari, ayat ini merupakan peringatan 

keras terhadap kesombongan manusia yang menolak kebenaran 

dan menantang azab Allah. Ia menafsirkan bahwa angin dalam ayat 

ini bukan angin biasa, melainkan angin pembinasa yang dikirim 

Allah sebagai hukuman bagi kaum ‘Ad. Dalam Al-Jawahir, Tantawi 

menjelaskan bahwa kaum ‘Ad tinggal di kawasan Al-Ahqaf, yaitu 

daerah berbukit pasir antara Oman dan Mahrah di selatan Jazirah 

Arab. Mereka terkenal dengan kekuatan fisik dan kemegahan 



456 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

peradabannya, namun juga dengan kesombongan dan 

pengingkaran terhadap ajaran tauhid yang disampaikan Nabi Hud. 

Tantawi menafsirkan ungkapan “riḥun fīha ‘adzabun aiīm” 

sebagai angin yang sangat kuat, dingin, dan menghancurkan, yang 

membawa partikel pasir tajam dan berputar dengan kecepatan luar 

biasa. Angin ini bukan hanya merusak bangunan dan harta benda, 

tetapi juga mematikan setiap makhluk hidup yang dilandanya. Ia 

mengaitkan hal ini dengan fenomena angin topan atau badai gurun, 

yang bisa menghancurkan kehidupan secara total dalam waktu 

singkat. 

Dari sisi ilmiah, Tantawi menyoroti bahwa angin 

merupakan kekuatan alam yang luar biasa besar, dan jika 

keseimbangannya diubah oleh kehendak Allah, maka ia dapat 

menjadi sumber kehancuran. Fenomena ini, menurutnya, 

menunjukkan tanda kekuasaan Allah dalam mengatur sistem alam, 

di mana angin yang biasanya menjadi rahmat (membawa hujan dan 

kesejukan), dapat pula berubah menjadi alat azab ketika manusia 

melampaui batas. Ia juga menekankan pesan moral dari ayat ini: 

manusia sering kali tertipu oleh tanda-tanda lahiriah. Kaum ‘Ad 

melihat awan tebal dan mengira itu membawa hujan dan 

keberkahan, padahal di baliknya tersembunyi azab. Ini 

menunjukkan keterbatasan pengetahuan manusia dan pentingnya 

kesadaran spiritual untuk melihat makna di balik setiap peristiwa 

alam. 

b. QS. Al-Fussilat (41): 16 

نيَۡ  لُّ
 
لحَۡيَوٰةِ ٱ

 
لخِۡزۡيِ فِِ ٱ

 
ل ِنذُِيقهَمُۡ عذََابَ ٱ سَاتٖ  ِ مٖ نَّه ا فِِٰٓ ٱيََّه صََا ا صََۡ وَلعََذَابُ  فأََرۡسَلۡناَ علَيَِۡۡمۡ رِيحا اۖ 

ونَ   ٰٓخِرَةِ ٱخَۡزَىٰۖ وَهُُۡ لَٗ ينُصَُۡ لَۡأ
 
 ١٦ٱ

Artinya: “Maka Kami meniupkan angin yang amat gemuruh 

kepada mereka dalam beberapa hari yang sial, karena Kami hendak 



457 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

merasakan kepada mereka itu siksaan yang menghinakan dalam 

kehidupan dunia. Dan Sesungguhnya siksa akhirat lebih 

menghinakan sedang mereka tidak diberi pertolongan.” 

Dalam kitabnya, Tantawi Jauhari(Jauhari, 1349) 

menafsirkan ayat diatas serangkai dengan ayat 13-18 yang 

menggambarkan peringatan Allah terhadap kaum yang menolak 

kebenaran. Menurut Tantawi, Allah menurunkan angin angin yang 

sangat dingin dan keras (rih sarsar) kepada kaum ‘Ad sebagai 

bentuk balasan atas kesombongan dan keingkaran mereka 

terhadap seruan para rasul. Angin itu bertiup dengan kekuatan luar 

biasa selama beberapa hari yang penuh kesialan (ayyamin nahisat), 

memusnahkan mereka secara total. Tafsir ini menunjukkan bahwa 

angin bukan hanya fenomena alam, tetapi juga alat kekuasaan dan 

hukuman Allah yang dapat mendatangkan kehancuran bagi kaum 

yang durhaka. 

Menurut Tantawi, Allah menurunkan angin tersebut 

kepada kaum ‘Adsebagai bentuk balasan atas kesombongan dan 

keingkaran mereka terhadap seruan para rasul. Angin itu bertiup 

dengan kekuatan luar biasa selama beberapa hari yang penuh 

kesialan (ayyamin nahisat), memusnahkan mereka secara total. Tafsir 

ini menunjukkan bahwa angin bukan hanya fenomena alam, tetapi 

juga alat kekuasaan dan hukuman Allah yang dapat mendatangkan 

kehancuran bagi kaum yang durhaka. 

Pembahasan 

1. Angin sebagai Sumber Kehidupan 

Berdasarkan penafsiran Tantawi Jauhari terhadap ayat-ayat 

yang berbicara tentang angin, seperti dalam QS. Al-A‘raf [7]:57, 

QS. Ar-Rum [30]:46 dan [30]:48, serta QS. Al-Hijr [15]:22, dapat 

dipahami bahwa angin merupakan salah satu manifestasi rahmat 



458 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Allah yang sangat besar bagi kehidupan manusia. Dalam 

pandangan Tantawi, angin bukan hanya fenomena alam yang 

bergerak tanpa makna, melainkan instrumen ilahi yang berperan 

penting dalam menjaga keseimbangan kehidupan di bumi. Ia 

menafsirkan bahwa angin menjadi perantara bagi turunnya hujan, 

penggerak awan, serta faktor penyubur tanah dan tumbuhan. 

Dengan demikian, keberadaan angin menunjukkan bentuk kasih 

sayang dan kebijaksanaan Allah yang menata alam secara teratur 

agar memberi manfaat bagi makhluk-Nya. 

Tantawi Jauhari memandang bahwa dalam gerakan angin 

terkandung tanda-tanda kebesaran Allah yang dapat dipahami oleh 

orang yang berakal. Sistem kerja angin dalam penafsirannya ialah 

awan yang digerakkan angin membawa uap air hingga menurunkan 

hujan merupakan bagian dari sunnatullah dalam alam semesta. 

Penjelasan ini menunjukkan kecenderungan tafsir ilmiah (tafsir 

‘ilmi) yang berupaya menghubungkan ayat-ayat kauniyah dengan 

pengetahuan ilmiah modern. Dalam tafsirnya, Tantawi 

menjelaskan mekanisme terbentuknya angin berdasarkan 

perbedaan suhu dan tekanan udara akibat pemanasan matahari, 

yang kemudian menyebabkan pergerakan massa udara dan 

membentuk awan sebelum hujan turun. Penjelasan ini sejalan 

dengan teori meteorologi modern yang menjelaskan bahwa proses 

kondensasi uap air dan perubahan tekanan atmosfer merupakan 

penyebab utama terbentuknya hujan.  

Tantawi Jauhari juga menegaskan bahwa angin dan hujan tidak 

hanya berfungsi secara fisik, tetapi juga mengandung makna 

spiritual sebagai bentuk kasih sayang Allah kepada makhluk-Nya. 

Melalui angin yang membawa hujan, Allah menurunkan kehidupan 

dan menghidupkan kembali tanah yang tandus. Hal ini 

mengajarkan manusia untuk senantiasa bersyukur dan menyadari 



459 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

bahwa segala sistem alam berjalan atas kehendak dan kebijaksanaan 

Tuhan. Dalam konteks ini, Tantawi menekankan bahwa manusia 

tidak memiliki kuasa atas angin, tetapi hanya dapat 

memanfaatkannya untuk kebaikan, sebagaimana kapal yang 

berlayar karena dorongan angin di laut. Oleh karena itu, manusia 

harus menyadari bahwa dengan menjaga keseimbangan alam dan 

menggunakan nikmat tersebut dengan penuh tanggung jawab 

merupakan bentuk rasa syukur kepada Allah SWT.  

Jika dibandingkan dengan para mufasir lain, Quraish 

Shihab(M. Q. Shihab, 2002) dalam tafsir Al-Mishbah menjelaskan 

bahwa QS. Ar-Rum ayat 46 menggambarkan angin sebagai salah 

satu nikmat dan kekuasaan Allah di darat maupun di laut. Allah 

mengirimkan angin dari berbagai arah sebagai pertanda datangnya 

hujan dan berlabuhnya kapal. Hembusan angin yang menyegarkan 

menghidupkan tumbuh-tumbuhan dan memungkinkan manusia 

melakukan berbagai aktivitas seperti berdagang, berjihad, atau 

menuntut ilmu. Sementara itu, Al-Maraghi(Al-Maraghi, 1946) 

dalam tafsirnya menjelaskan QS. Ar-Rum ayat 48 dengan 

menegaskan bahwa Allah mengutus angin untuk membentuk 

awan-awan yang kemudian menyebar, berkumpul, dan pada waktu 

tertentu menurunkan hujan. Melalui tetesan air hujan itu, manusia 

dan seluruh makhluk hidup merasa bahagia karena memperoleh 

kehidupan dan rezeki. 

Dibandingkan dengan dua mufasir tersebut, Tantawi Jauhari 

melengkapi dimensi teologis penafsiran itu dengan pendekatan 

rasional dan ilmiah dengan berusaha menjembatani antara wahyu 

dan sains dengan menafsirkan ayat-ayat tentang angin melalui 

hukum-hukum alam yang telah ditemukan oleh ilmu pengetahuan 

modern. Pendekatan ini menunjukkan upayanya untuk menjadikan 

pemahaman Al-Qur’an lebih kontekstual dan aplikatif bagi 



460 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

masyarakat modern. Dengan demikian, peneliti melihat bahwa 

penafsiran Tantawi Jauhari mencerminkan integrasi yang harmonis 

antara agama dan sains. Angin yang berhembus, hujan yang turun, 

serta tumbuhan yang tumbuh subur merupakan tanda keteraturan 

ciptaan Allah yang dapat dijelaskan secara ilmiah sekaligus 

dimaknai secara spiritual. 

 

2. Angin sebagai Tanda Kekuasaan Allah 

Berdasarkan penafsiran Tantawi Jauhari terhadap QS. Al-

Baqarah [2]: 164, QS. Al-Jatsiyah [45]: 5, dan QS. Yunus [10]: 22, 

angin dipahami sebagai simbol keteraturan, kebesaran, dan 

kebijaksanaan Allah yang tampak melalui sistem alam yang sangat 

terukur. Dalam tafsirnya ia menyebutkan bahwa setiap gerakan 

angin, turunnya hujan, hingga perputaran siang dan malam, 

semuanya berjalan dalam sistem yang tunduk kepada hukum Allah. 

Menurutnya, tidak ada yang terjadi secara kebetulan; segala proses 

di alam semesta ini berlangsung melalui ketentuan dan sunnatullah. 

Tantawi Jauhari menjelaskan bahwa peredaran angin 

merupakan bukti dari pengaturan Allah terhadap hukum-hukum 

fisika yang bekerja di bumi. Udara yang bergerak disebut riyah, dan 

arah serta kecepatannya dipengaruhi oleh perbedaan tekanan udara 

akibat panas matahari. Ia bahkan menulis catatan ilmiah tentang 

kecepatan angin yang bisa mencapai 1–3 mil per jam dalam kondisi 

normal, dan melebihi 90 mil per jam dalam badai besar (zauba‘ah). 

Penjelasan ini menunjukkan bahwa Tantawi menggunakan 

pendekatan ilmiah untuk menjelaskan kebesaran Allah, di mana 

sains justru menjadi bukti konkret dari kekuasaan Tuhan. Dengan 

logika ilmiah, ia menegaskan bahwa setiap unsur di alam telah 

diatur sesuai ukuran, fungsi, dan manfaatnya bagi kehidupan 

manusia. 



461 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Penafsirannya terhadap QS. Al-Baqarah [2]:164 

memperlihatkan pandangan ekologis Al-Qur’an yang saling 

terhubung antara angin, awan, hujan, dan tumbuhan. Angin 

menggerakkan awan, awan membawa hujan, dan hujan 

menumbuhkan tanaman yang menjadi sumber kehidupan. Tantawi 

menafsirkan ayat ini dengan pendekatan yang berpadu antara 

teologi dan ilmu pengetahuan, berbeda dari mufasir lain yang 

cenderung menitikberatkan pada aspek kebahasaan ayat. Dalam 

QS. Al-Jatsiyah [45]:5, ia kembali menegaskan keteraturan sistem 

udara dan atmosfer. Bahkan, Tantawi menghitung berat udara di 

permukaan bumi yang setara dengan lapisan air setinggi 10 meter, 

serta tekanan normal sebesar 76 sentimeter raksa. Perhitungan 

ilmiah tersebut bukan semata untuk kepentingan akademik, tetapi 

sebagai bukti rasional akan kebesaran dan keteraturan ciptaan 

Allah. 

Dalam refleksi spiritualnya, Tantawi mengutip QS. Al-An‘ām 

[6]:59 untuk menegaskan bahwa seluruh rahasia alam berada 

sepenuhnya dalam pengetahuan Allah. Oleh karena itu, 

penguasaan ilmu sains tidak seharusnya menjauhkan manusia dari 

keimanan, tetapi justru memperdalam pengakuan terhadap 

kebesaran Sang Pencipta. Pada QS. Yunus [10]:22, Tantawi 

memaparkan sisi dinamis kekuasaan Allah yang tercermin dalam 

perubahan sifat angin. Ia menjelaskan bahwa riḥun ṭayyibah (angin 

lembut) menjadi sarana rahmat Allah yang menggerakkan kapal 

dengan tenang, sedangkan rīḥun ‘āṣif (angin badai) menunjukkan 

kekuasaan Allah sebagai ujian bagi manusia. Kedua jenis angin ini 

menunjukkan keseimbangan antara kasih sayang dan kekuasaan 

Allah, yang keduanya berfungsi sebagai pengingat agar manusia 

tidak sombong terhadap kemampuan dirinya. 



462 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Jika dibandingkan dengan para mufasir klasik, Imam Al-

Qurthubi1 dalam tafsirnya terhadap potongan ayat wa tasrifi ar-riyah 

pada QS. Al-Baqarah [2]:164 menjelaskan bahwa “pengisaran 

angin” mencakup berbagai bentuk hembusan, dari yang lembut 

menyejukkan hingga yang sangat kuat dan dapat menghancurkan. 

Angin bisa menjadi dingin menusuk tulang atau panas yang 

membakar kulit, menunjukkan kekuasaan Allah dalam mengatur 

keseimbangan alam. Sementara itu, Fakhruddin Ar-Razi dalam 

Mafatih al-Ghaib menegaskan bahwa angin diciptakan Allah dalam 

berbagai kondisi yang berubah-ubah, kadang tenang dan lembut, 

kadang kuat dan bermanfaat bagi manusia, hewan, dan tumbuhan. 

Adapun Al-Maraghi(Al-Maraghi, 1946) dalam penafsirannya 

terhadap QS. Al-Jatsiyah [45]:5 menjelaskan bahwa pergantian 

siang dan malam, turunnya hujan dari langit, serta hembusan angin 

ke seluruh penjuru bumi merupakan manifestasi dari hikmah dan 

kekuasaan Allah. Melalui fenomena-fenomena tersebut, manusia 

diajak untuk berpikir dan bersyukur agar semakin mengenal 

keesaan dan kebesaran-Nya. Berbeda dengan para mufasir klasik 

tersebut, Tantawi lebih sedikit menyoroti aspek kebahasaan ayat 

dan justru memperluas pembahasannya dengan penjelasan ilmiah 

mengenai arah mata angin dan proses atmosfer. 

Dalam kajian Alfani,(Alfani et al., 2025) disebutkan bahwa 

Tantawi menafsirkan ayat-ayat tentang angin dengan merujuk pada 

ilmu biologi untuk menjelaskan proses penyerbukan tumbuhan. Ia 

menggambarkan bahwa setiap tumbuhan memiliki dua alat 

reproduksi, yaitu putik dan benang sari yang proses pembuahannya 

tidak hanya dibantu oleh angin, tetapi juga oleh serangga yang 

membawa tepung sari dari satu bunga ke bunga lain. Pemaparan 

 
1 Al-Qurthubi, Al-Jami’li Ahkaam Al-Qur’an, jilid 2, terj. 

Fathurrahman dan Ahmad Hotib (Jakarta: Pustaka Azzam, 2007), h. 454-455.  



463 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

ini menunjukkan keluasan pendekatan ilmiah Tantawi dalam 

memahami ayat-ayat kauniyah.  

Pada QS. Yunus [10]:22, ia juga menafsirkan lafaz rih dalam 

frasa wa jaraīn bihim bi rihin tayyibah secara mendalam, dengan dua 

pertimbangan: (1) secara lafzhi, sebagai pasangan dari rihun asif dan 

(2) secara maknawi, bahwa rahmat Allah hanya sempurna melalui 

satu arah angin yang menuntun kapal dengan stabil. Jika arah angin 

bertentangan, kapal justru akan hancur, yang mana ini 

menggambarkan bahwa rahmat dan ujian Allah sama-sama 

memiliki hikmah tersendiri. 

Kajian Muslim(Muslim, 2021) menambahkan perspektif 

ilmiah bahwa hembusan angin terus-menerus di permukaan laut 

menyebabkan munculnya ombak dan arus. Kekuatan dan lamanya 

hembusan, serta jarak tempuh angin, menentukan besar kecilnya 

gelombang laut. Fenomena ini, menurutnya, sejalan dengan 

penjelasan dalam QS. Yunus [10]:22 tentang perahu yang berlayar 

karena kekuatan angin. Kata rih dalam ayat ini tidak hanya 

bermakna “angin”, tetapi juga melambangkan energi dan kekuatan 

yang menggerakkan kehidupan di bumi. Dari keseluruhan 

penafsiran tersebut dapat disimpulkan bahwa Tantawi Jauhari 

berhasil mengintegrasikan tafsir Al-Qur’an dengan sains modern 

sebagai bentuk keimanan rasional.  

 

3. Angin sebagai Azab dan Peringatan 

Temuan mengenai penafsiran Tantawi Jauhari terhadap QS. 

Al-Ahqaf [46]:24 dan QS. Al-Fussilat [41]:16 menunjukkan bahwa 

angin dalam perspektifnya tidak hanya dipahami sebagai fenomena 

fisik, tetapi juga sebagai simbol kekuasaan dan peringatan Ilahi. 

Tantawi melihat bahwa Allah dapat mengubah fungsi angin dari 



464 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

rahmat menjadi azab, sesuai dengan kehendak dan kebijaksanaan-

Nya. 

Pada QS. Al-Ahqaf [46]:24, Tantawi menggambarkan 

bagaimana kaum ‘Ad tertipu oleh persepsi mereka sendiri. Mereka 

melihat awan hitam di langit dan mengira itu sebagai tanda 

datangnya hujan, padahal justru itulah angin pembawa azab. Dalam 

tafsir Al-Jawāhir, Tantawi menjelaskan bahwa angin tersebut 

berhembus dengan sangat kuat, dingin, dan membawa partikel 

pasir tajam yang menghancurkan kehidupan di wilayah Al-Ahqaf, 

yaitu daerah berbukit pasir antara Oman dan Mahrah. Dalam 

konteks ini, Tantawi menggarisbawahi bahwa manusia sering kali 

tertipu oleh penilaian lahiriah. Kaum ‘Ad mengira awan hitam itu 

pertanda hujan dan keberkahan, padahal di baliknya tersembunyi 

kehancuran. Ini menjadi pelajaran bahwa manusia harus memiliki 

pandangan batiniah yang tajam agar tidak keliru memahami tanda-

tanda Allah. 

Menurut Quraish Shihab(M. Q. Shihab, 2002) dalam Tafsir Al-

Misbah, ayat ini juga mengandung dimensi ilmiah yang menjelaskan 

mekanisme terbentuknya gelombang di lautan. Ia menyebut bahwa 

gelombang bermula dari pergerakan air ke atas dan ke bawah yang 

disebabkan oleh dorongan angin hingga menghasilkan gerakan 

berputar, lalu pecah ketika mencapai perairan dangkal. Penjelasan 

ini menunjukkan bagaimana angin memiliki kekuatan dinamis yang 

tidak hanya memengaruhi kehidupan di darat, tetapi juga di laut, 

sebagai bagian dari sistem keseimbangan alam ciptaan Allah. 

Sementara itu, dalam QS. Al-Fussilat [41]:16, Tantawi 

menafsirkan bahwa Allah menurunkan rih ṣarṣar (angin yang sangat 

dingin dan keras) sebagai bentuk azab bagi kaum ‘Ad yang 

sombong dan menolak ajaran para rasul. Ia menjelaskan bahwa 

angin ini bertiup selama beberapa hari penuh kesialan (ayyamin 



465 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

nahisat), memusnahkan mereka secara total. Penafsiran ini 

memperlihatkan bahwa angin yang biasanya menjadi sumber 

kehidupan dapat menjadi alat penghancur ketika manusia 

menyimpang dari kebenaran. 

Jika dibandingkan dengan mufasir lain, Tafsir Jalalain(Al-

Mahalli & As-Suyuthi, n.d.) menjelaskan rih sarsar sebagai angin 

yang sangat keras suaranya, namun tidak disertai hujan. Sementara 

Tafsir al-Azhar(Hamka, 2003) karya Buya Hamka menggambarkan 

angin ini sebagai hembusan yang amat kuat bercampur udara 

dingin, hingga mampu menumbangkan pepohonan besar atau 

bahkan melepaskan pakaian dari tubuh manusia. Sejalan dengan 

itu, Muslim(Muslim, 2021) juga menjelaskan bahwa angin sharshar 

bersifat sangat kencang dan dingin, mampu menghancurkan dan 

melumat siapa saja yang dilaluinya. Dalam konteks linguistik, 

bentuk tunggal kata rīḥ ( ريح) digunakan untuk menunjukkan angin 

yang membawa bencana, sedangkan bentuk jamaknya sering kali 

digunakan untuk angin yang membawa rahmat.  Dengan demikian, 

rih sarsar menggambarkan angin yang bersifat destruktif dan 

menakutkan, sesuai dengan konteksnya sebagai alat azab. 

Menurut Tantawi, kisah ini bukan sekadar catatan sejarah, 

tetapi juga peringatan bagi manusia modern agar tidak sombong 

terhadap kekuatan dan pengetahuan yang dimiliki. Ia menafsirkan 

bahwa alam semesta tunduk pada hukum Allah, dan keseimbangan 

sistemnya dapat berubah kapan saja sesuai dengan kehendak-Nya. 

Pendekatan Tantawi ini juga menunjukkan keseimbangan aspek 

spiritual dan empiris. Jika mufasir klasik seperti Al-Qurthubi, 

Jalalain, atau Al-Maraghi menekankan aspek hukuman atas dosa 

dan makna moral dari azab, Tantawi berusaha mengaitkan kisah 

tersebut dengan fenomena ilmiah seperti badai gurun, tekanan 

udara, dan pergerakan gelombang. Peneliti menilai bahwa 



466 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

pendekatan ini merepresentasikan corak tafsir ‘ilmi (tafsir ilmiah), di 

mana fenomena alam dipahami tidak hanya sebagai simbol 

keagungan Allah, tetapi juga sebagai objek kajian rasional yang 

memperkuat keimanan.   

 

Refleksi Penafsiran Tantawi Jauhari 

Penafsiran Tantawi Jauhari terhadap ayat-ayat tentang angin 

memiliki implikasi penting bagi perkembangan studi tafsir 

kontemporer dan hubungan antara agama dengan sains modern. 

Melalui Tafsir al-Jawāhir, Tantawi tidak hanya berusaha menafsirkan 

teks Al-Qur’an secara teologis, tetapi juga mengaitkannya dengan 

realitas ilmiah dan fenomena alam. Pendekatan ini menunjukkan 

bagaimana Al-Qur’an dapat dibaca secara dinamis sesuai 

perkembangan zaman tanpa kehilangan nilai spiritualnya. 

Menurut Alfani(Alfani et al., 2025) rasionalitas tafsir Tantawi 

tampak dalam beberapa aspek, seperti penggunaan pendekatan 

kontekstual dan rasional, integrasi antara wahyu dan pengetahuan 

ilmiah, serta penghindaran terhadap fanatisme dalam beragama. 

Dalam konteks ini, penafsiran Tantawi terhadap fenomena angin 

bukan sekadar menjelaskan gejala alam, tetapi juga menghadirkan 

pemahaman teologis bahwa ilmu pengetahuan merupakan bagian 

dari ayat-ayat Allah yang terbentang di alam semesta. 

Rasionalitas dan semangat ilmiah Tantawi Jauhari juga sangat 

dipengaruhi oleh lingkungan sosialnya. Ia berupaya 

mempertemukan tafsir dan ilmu pengetahuan dalam satu bingkai 

yang harmonis, sehingga tafsirnya dikenal sebagai corak tafsir ‘ilmi. 

Melalui pendekatan ini, Tantawi berharap pembaca dapat melihat 

keajaiban ilmiah Al-Qur’an dan menyadari bahwa ayat-ayat 

kauniyah tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga memiliki makna 

empiris yang dapat diuji dan diobservasi.(Rahmah & Bashori, 2025) 



467 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Refleksi ini memperlihatkan bahwa tafsir ilmiah dapat menjadi 

jembatan antara pemahaman agama dan perkembangan sains, 

bukan untuk menggantikan fungsi teologis Al-Qur’an, tetapi untuk 

menegaskan kebesaran Allah melalui hukum-hukum alam yang 

dapat dibuktikan secara ilmiah. 

Sementara itu, Rahmah (Rahmah & Bashori, 2025) mencatat 

bahwa meskipun pendekatan ilmiah dalam tafsir seperti yang 

dilakukan Tantawi mendapat dukungan dari tokoh-tokoh seperti 

al-Ghazali dan al-Suyuti, namun sebagian ulama seperti al-Syatibi 

dan al-Dhahabi menolak metode ini karena dianggap menyimpang 

dari tujuan utama Al-Qur’an. Namun demikian, Rahmah menilai 

bahwa kehadiran Tafsir al-Jawāhir tetap memberikan kontribusi 

besar bagi studi tafsir modern, terutama dalam menjembatani 

dialog antara Islam dan sains Barat. Melalui tafsir ini, Tantawi 

menunjukkan bahwa wahyu dan akal tidak harus dipertentangkan, 

melainkan bisa saling melengkapi untuk mengungkap 

kebijaksanaan Tuhan dalam ciptaan-Nya. 

Dengan demikian, dari refleksi ini dapat disimpulkan bahwa 

penafsiran Tantawi Jauhari terhadap fenomena angin mengandung 

pesan moral dan intelektual yang kuat: memahami ayat-ayat alam 

melalui sains bukanlah bentuk sekularisasi wahyu, melainkan upaya 

memperdalam makna spiritual Al-Qur’an dalam konteks modern. 

 
PENUTUP 

Berdasarkan hasil kajian terhadap penafsiran Syaikh 
Tantawi Jauhari dalam Tafsir al-Jawāhir fi Tafsīr al-Qur’ān al-
Karīm, dapat disimpulkan bahwa ayat-ayat tentang angin yang 
diteliti yaitu: QS. Al-A‘raf [7]:57, QS. Ar-Rum [30]:46 dan [30]:48, 
QS. Al-Hijr [15]:22, QS. Al-Baqarah [2]:164, QS. Al-Jatsiyah [45]:5, 
QS. Yunus [10]:22, QS. Al-Ahqaf [46]:24, dan QS. Al-Fussilat 
[41]:16, yang menunjukkan tiga dimensi makna besar: rahmat, 



468 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

kekuasaan, dan peringatan Allah Swt. 
Pertama, angin sebagai sumber kehidupan 

menggambarkan manifestasi kasih sayang Allah yang menjaga 
keseimbangan alam melalui proses hujan, kesuburan tanah, dan 
keberlangsungan makhluk hidup. Kedua, angin sebagai tanda 
kekuasaan Allah memperlihatkan keteraturan dan kebijaksanaan 
Ilahi dalam hukum-hukum alam yang terukur dan sistematis, 
sekaligus mengajak manusia untuk mengenal Tuhan melalui 
refleksi ilmiah terhadap ciptaan-Nya. Ketiga, angin sebagai azab 
dan peringatan menjadi simbol bahwa kekuatan alam yang sama 
dapat berubah menjadi instrumen kehancuran ketika manusia 
melanggar sunnatullah dan bersikap sombong. Penafsiran Tantawi 
Jauhari memperlihatkan integrasi harmonis antara wahyu dan sains, 
di mana fenomena angin tidak hanya dipahami secara teologis, 
tetapi juga melalui pendekatan ilmiah yang rasional.  



469 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

 

Akbar, M. F. (2024). Energi Terbarukan : Penerapan Teknologi 
Mesin dalam Sistem Energi Angin. Teknik Mesin, 1(6), 1–8. 

Al-Mahalli, J., & As-Suyuthi, J. (n.d.). Tafsir Jalalain. Sinar Baru 
Aldensido. 

Al-Maraghi, A. M. (1946). Tafsir Al-Maraghi (26th ed.). Syarikah 
Maktabah wa Mathba’ah Musthafa al-Bab al-Halbi wa 
Auladah. 

Alfani, I. H. D., Mukhsin, & Ramadhan, F. (2025). Meninjau Tafsir 
Al-Jawahir Fi Tafsir Al-Qur’an Al-Karim Karya Thanthawi 
Jauhari Al-Misri: Biografi, Karakteristik, dan Rasionalitas. Al-
Aqwam: Jurnal Studi Al-Quran Dan Tafsir, 4(1), 1–21. 
https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq/article/vi
ew/1816 

Alia, E. R. (2024). Mekanisme Angin Siklon Dan Antisiklon Dan 
Dampak Pada Cuaca. Saintifik, 10(2), 23–28. 
https://doi.org/10.31605/saintifik.v10i2.509 

ALIVAH. (2024). Fungsi Al-Riyāh dalam Al-Qur’an (Studi Analisis 
Tafsir Al-Jawāhir Fī Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm tentang Fungsi 
Angin). FAKULTAS USHULUDDIN UNIVERSITAS 
ISLAM NEGERI SYARIF HIDAYATULLAH JAKARTA. 

Aristandi, A., Dyoritu, V. J., Hidayat, B. M., Ilriansyah, M. R., 
Siswoyo, D. A., Fathana, A. A. F., & Adiwibowo, P. H. 
(2025). Analisis Potensi , Teknologi , dan Inovasi dari 
Pemanfaatan Energi Angin sebagai Sumber Energi Listrik. 
Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(2), 17236–17243. 

Armainingsih, A. (2016). Studi Tafsir Saintifik: Al-Jawahir Fi Tafsir 
Al-Qur’an Al-Karim Karya Syeikh Tantawi Jauhari. Jurnal At-
Tibyan, 1(1), 94–117. 

As-Suyuthi, J. (2008). “Asbabun Nuzul: Sebab Turunnya Ayat Al-
Qur’an, terjemahan Tim Abdul Hayyie. Gema Insani. 

Chirzin, M. (2014). Permata Al-Qur’an. Kalil. 
Daulay, S. S., Suciyandhani, A., Sofian, S., Julaiha, J., & Ardiansyah. 



470 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

(2023). Pengenalan Al-Quran. Jurnal Ilmiah Wahana 
Pendidikan, 9(Mi), 472–480. 

Fahimah, S., & Ayu Lestari, D. (2023). Al-Jawahir Fi Tafsiril Al-
Qur’anil Karim Karya Tanthawi Jauhari: Kajian Tafsir Ilmi. 
Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 6(1), 136–149. 
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v6i1.1779 

Firdaus, M. (2024). Tafsir Ayat Kauniyyah Perspektif Thanthawi 
Jauhari Dalam Tafsir Al-Jawahir Fi Tafsir Al-Qur’an Al-
Karim. Basha’Ir: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir, 4(June), 55–
66. https://doi.org/10.47498/bashair.v4i1.3127 

Hamka. (2003). Tafsir Al-Azhar, Jilid 8,. Pustaka Nasional PTE 
LTD. 

Handayani, P. (2022). Alam Semesta Perspektif Tafsir ’Ilmi. 
Hani, S. U., Hakim, L. N., & Septiana, R. (2022). CORAK 

ILMIAH THANTAWI JAUHARI DALAM KITAB 
TAFSIR AL-JAWAHIR (Studi Tahlili QS An-Nahl Ayat 68-
69). AL-IKLIL: Jurnal Dirasah Al-Qur’an Dan Tafsir, 1(1), 58–
68. http://repository.radenfatah.ac.id/21819/ 

Hidayanti, A. (2023). Analisis Ayat-Ayat Azab Umat Terdahulu 
Dalam Surat Al-Qamar. Aisyah Journal of Intellectual Research in 
Islamic Studies, 1(1), 1–16. 
https://doi.org/10.64834/amnqnw53 

Ikhwan, B. F. S. (2022). Angin Perspektif Al-Qur’an (Studi Corak Ilmi 
Dan Adaby Dalam Tafsir Al-Azhar) (Issue 316). FAKULTAS 
USHULUDDIN UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 
SULTAN SYARIF KASIM RIAU. 

Imam, S. (2018). Angin dalam Al-Qur ‘an (Studi Analisis Tafsir Al-
Qur’an dengan Pendekatan Sains) [FAKULTAS 
USHULUDDIN DAN HUMANIORA UNIVERSITAS 
ISLAM NEGERI WALISONGO SEMARANG]. In UIN 
Walisongo. https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/8211/ 

Jauhari, T. (1346). Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, juz VI. 
Mustafa Al-Babi Al-Halabi. 

Jauhari, T. (1349). Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim. Mustafa Al-
Babi Al-Halabi. 



471 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Jauhari, T. (1350). Al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-Karim, juz XXI. 
Mustafa Al-Babi Al-Halabi. 

Khaeroni, C. (2017). Sejarah Al-Qur’an. Jurnal HISTORIA, 1(1), 
39–50. https://doi.org/10.30762/qof.v1i1.928 

Murniati, M. E. (2022). Analisis Potensi Energi Angin Sebagai 
Pembangkit Enegi Listrik Tenaga Angin Di Daerah 
Banyuwangi Kota Menggunakan Database Online-BMKG. 
Jurnal Surya Energy, 6(1), 9–16. 
https://doi.org/10.32502/jse.v6i1.3364 

Muslim, M. (2021). Perspektif Al-Qur’an Tentang Angin. Al-
Misykah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir, 1(1), 66–88. 
https://doi.org/10.19109/almisykah.v1i1.7442 

Nietarahmani, P. F., Muhammad, H. N., & Setiawan, A. (2024). 
Siklus Air Dalam Qs. Ar-Ra’D Ayat 17 Menurut Al Jawahir 
Fi Tafsir Al-Qur’an Al-Kareem. Al Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 4(1), 137–152. 
https://doi.org/10.57163/almuhafidz.v4i1.98 

Raechan Anam, A., & Amri, S. (2021). Analisis Kejadian Angin 
Puting Beliung Menggunakan Citra Satelit Himawari-8 (Studi 
Kasus Kota Bogor, Jawa Barat 21 September 2021). Syntax 

Literate ; Jurnal Ilmiah Indonesia, 6, 1456. 
https://doi.org/10.36418/syntax-literate.v6i2.5276 

Rahmah, S., & Bashori. (2025). Kajian Kitab Tafsir Al-Jawahir 
Karya Imam Tantawi Jauhari. AT-TAKLIM: Jurnal Pendidikan 
Multidisiplin, 2, 193–210. https://doi.org/10.71282/at-
taklim.v2i1.46 

ROZI, A. F. (2016). ANGIN DALAM AL-QUR’ĀN (STUDI 

ATAS PENAFSIRAN ṬANṬĀWI JAUHARĪ DALAM 
KITAB AL-JAWĀHIR FĪ TAFSĪR AL-QUR’ĀN AL-
KARĪM) (Issue 0). FAKULTAS USHULUDDIN DAN 
PEMIKIRAN ISLAM UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 
SUNAN KALIJAGA YOGYAKARTA. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah; Pesan Kesan dan Keserasian 
al-Quran. lentera hati jilid 5. 

Shihab, Q. (1996). Wawasan Al-Quran: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai 



472 
 

 
DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1998                               Ahmad Akbar & Muzakkir 

 

 

Persoalan Umat. Mizan. 
Shinta Marselina, D., & Widodo, E. (2015). Analisis Statistika 

Terhadap Penyebab Angin Kencang dan Puting Beliung di 
Daerah Istimewa Yogyakarta Tahun 2011 - 2014. Jurnal Dialog 
Penanggulangan Bencana, 6, 65–80. 

Wibowo, Y. A., Dewi, R. P., Ronggowulan, L., Anjarsari, R. Y., & 
Miftakhunisa, Y. (2020). Penguatan Literasi Mitigasi Bencana 
Angin Puting Beliung untuk Peningkatan Kapasitas 
Masyarakat Desa Munggur, Kabupaten Boyolali, Jawa 
Tengah. Warta LPM, 23(2), 165–179. 
https://doi.org/10.23917/warta.v23i2.10571 

Yazid, A., Sati, A., & Hasiah. (2020). Penafsiran Ayat-Ayat Tentang 
Angin Menurut Ahmad Musthafa Al-Maraghi. Jurnal El-
Thawalib, 1(1), 1–13. 
https://doi.org/https://doi.org/10.24952/el-
thawalib.v1i1.3119 

 


