
777 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Isyarat Sufistik Dalam Penafsiran Surat Al-
Ankabut : 41 Kajian Tafsir Ruh Al – Ma’ani 

 

Annisa Eka Maulia1*, Septiawadi2,  Ahmad Muttaqin3 
1 Fakultas Ushuluddin UIN Raden Intan Lampung  

*Email annisaekamaulidia86@gmail.com 
septiawadi80@gmail.com 

ahmadmuttaqien@radenintan.ac.id 

 

Keywords : 

Sufi Exegesis; 

Surah Al-

‘Ankabut: 4; 

Al-Alusi; 

Ruh al-Ma‘ani; 

Modern 
Relevance 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

 
 

Abstract 
This study is motivated by the need to explore the spiritual 
dimension in Qur’anic interpretation, which is often overlooked in 
purely rational or textual approaches. Surah Al-‘Ankabut verse 
41 contains the parable of the spider’s house, which many 
commentators, including Al-Alusi in Ruh al-Ma‘ani, interpret as 
a symbol of human weakness when relying on anything other than 
Allah. The purpose of this research is to reveal the Sufistic 
indications contained in Al-Alusi’s interpretation of this verse and 
to understand how spiritual values are articulated through his Sufi 
exegetical approach. This research employs a qualitative method 
with a library research design and content analysis of the Ruh al-
Ma‘ani text. The findings show that Al-Alusi interprets the 
parable of the spider’s house not only as a rational symbol of fragile 
faith but also as a Sufistic sign of the transience of the world and 
the necessity of tawhid as the foundation of human spirituality. 
Through his Sufi approach, Al-Alusi emphasizes the inner 
meaning of the verse, guiding humans to detach from worldly 
dependencies and to surrender fully to Allah. These findings are 
relevant to modern contexts, particularly in understanding 
contemporary practices of tawassul, where Al-Alusi’s sufistic 
insights provide boundaries that define tawassul as merely a means 
to approach Allah and warn against deviations that occur when 

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:annisaekamaulidia86@gmail.com
mailto:septiawadi80@gmail.com
mailto:ahmadmuttaqien@radenintan.ac.id


778 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

intermediaries become objects of spiritual dependence beyond the 
principles of tawhid. Thus, Al-Alusi’s sufistic exegesis not only 
enriches the interpretation of the verse but also offers an ethical 
perspective for preserving the purity of tawhid and addressing 
modern issues of materialism and spiritual crisis. 

Kata Kunci : 
Tafsir Sufistik; 

Surat Al-

‘Ankabut: 41; 

Al-Alusi; 

Ruh al-Ma‘ani; 

Relevansi Modern 

Abstrak 
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk menggali 
dimensi spiritual dalam penafsiran Al-Qur’an yang sering sekali 
terabaikan dalam pendekatan rasional dan tekstual semata. Surat 
Al-‘Ankabut ayat 41 memuat perumpamaan tentang rumah 
laba-laba yang oleh para mufasir, termasuk Al-Alusi dalam Ruh 
al-Ma‘ani, dimaknai sebagai simbol kelemahan ketergantungan 
manusia kepada selain Allah. Tujuan penelitian ini adalah untuk 
mengungkap isyarat sufistik yang terkandung dalam penafsiran 
ayat tersebut serta memahami bagaimana nilai-nilai spiritual 
diartikulasikan melalui pendekatan tafsir sufistik Al-Alusi. 
Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan 
pendekatan studi pustaka dan analisis isi terhadap teks tafsir Ruh 
al-Ma‘ani. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Al-Alusi 
menafsirkan perumpamaan rumah laba-laba tidak hanya sebagai 
simbol rasional tentang kerapuhan iman, tetapi juga sebagai 
isyarat sufistik tentang kefanaan dunia dan pentingnya tauhid 
sebagai fondasi spiritual manusia. Melalui pendekatan 
sufistiknya, Al-Alusi menekankan makna batiniah dari ayat 
yang mengarahkan manusia untuk melepaskan ketergantungan 
pada selain Allah dan berserah diri sepenuhnya kepada-Nya. 
Temuan ini relevan dengan konteks modern, terutama dalam 
melihat praktik tawasul masa kini, di mana nilai sufistik Al-
Alusi memberikan batasan bahwa tawasul hanya berfungsi 
sebagai wasilah menuju Allah dan dapat menyimpang ketika 
perantara dijadikan objek ketergantungan spiritual yang 
melampaui prinsip tauhid. Dengan demikian, tafsir sufistik Al-
Alusi tidak hanya memperkaya pemahaman terhadap ayat, tetapi 
juga menawarkan perspektif etis dalam menjaga kemurnian tauhid 
serta menghadirkan solusi atas problem materialisme dan krisis 
spiritual dalam kehidupan kontemporer. 

   

Article History : Received :  
02 November 2025 

Accepted :  
25 Desember 2025 

 
 
 



779 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

PENDAHULUAN 
Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam senantiasa menjadi 

sumber inspirasi dan pedoman hidup yang dipahami melalui 

berbagai corak penafsiran. Dalam sejarah tafsir, muncul beragam 

pendekatan seperti tafsir bi al-ma’tsur, tafsir bi al-ra’yi, tafsir fiqhi, 

tafsir falsafi, hingga tafsir sufistik (Muhammad Quraish Shihab dan 

Ihsan Ahli Fauzi, 2013). Dari sekian banyak corak tersebut, tafsir 

sufistik memiliki kekhasan tersendiri karena menyoroti aspek 

lahiriah teks, tetapi juga memberikan dimensi spiritual yang 

memperkaya pemahaman keagamaan. 

Dari sekian banyak corak tersebut, tafsir sufistik memiliki 

kekhasan tersendiri karena berusaha menggali makna batiniah 

(isyarat) dari ayat-ayat al-Qur’an. Tafsir ini tidak sekadar menyoroti 

aspek lahiriah teks, tetapi juga memberikan dimensi spiritual yang 

memperkaya pemahaman keagamaan. 

Salah satu ayat yang sering mendapat perhatian dalam kajian 

tafsir adalah Surat al-‘Ankabut ayat 41. Ayat ini memuat 

perumpamaan tentang orang-orang yang mengambil pelindung 

selain Allah, yang diibaratkan seperti laba-laba yang membuat 

rumah. Secara lahiriah, ayat ini menegaskan rapuhnya perlindungan 

selain Allah. Namun, dalam tradisi tafsir sufistik, perumpamaan 

tersebut juga ditarik ke dalam makna batiniah yang lebih dalam, 

yaitu simbol kelemahan spiritual manusia ketika bersandar kepada 

selain Allah. 

Salah satu mufasir yang memberikan perhatian mendalam 

terhadap ayat ini adalah al-Alusi melalui karya monumentalnya Ruh 

al-Ma‘ani. Selain penjelasan secara tekstual, al-Alusi menghadirkan 

lapisan penafsiran sufistik yang menyoroti makna simbolis rumah 

laba-laba sebagai lambang kerapuhan ketergantungan manusia 

pada selain Allah. Tafsir semacam ini termasuk ke dalam kategori 



780 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

tafsir isyari, yaitu penafsiran yang menyingkap makna batin di balik 

teks ayat (Moch Sya’ban Abdul Rozak at. all, 2021). 

Dalam konteks kehidupan modern, pesan ayat ini menjadi 

semakin relevan. Era globalisasi dan kemajuan teknologi membuat 

manusia kerap menaruh harapan besar pada kekuatan materi, 

rasionalitas, atau jaringan sosial(Khodijah Samosir dan Hasani 

Ahmad Said, 2022). Namun, krisis identitas, ketergantungan 

berlebih pada media sosial, rapuhnya relasi kemanusiaan, serta 

lemahnya spiritualitas menunjukkan bahwa “rumah” yang 

dibangun manusia modern kerap kali tidak lebih kokoh daripada 

sarang laba-laba. Oleh sebab itu, penafsiran sufistik yang 

menekankan pentingnya ketergantungan mutlak kepada Allah 

hadir sebagai tawaran refleksi untuk mengatasi kegelisahan spiritual 

di tengah modernitas. 

Fenomena globalisasi juga membawa manusia pada pola 

hidup yang serba instan dan kompetitif. Banyak orang menilai 

keberhasilan hanya dari indikator materi: jabatan, kekayaan, atau 

popularitas. Padahal, ketergantungan yang berlebihan pada aspek-

aspek duniawi justru membuat manusia rentan mengalami stres, 

kegelisahan, bahkan kehampaan batin (Hayyul Mubarok, et. all, 

2025). Di sinilah pesan sufistik al-Alusi menemukan signifikansinya 

kehidupan tanpa sandaran spiritual sejati ibarat rumah laba-laba, 

rapuh dan mudah hancur diterpa ujian. 

Dimensi sufistik dalam tafsir ini menekankan perlunya sikap 

tawakal, yaitu berserah diri sepenuhnya kepada Allah setelah 

berikhtiar. Tawakal tidak berarti pasif, melainkan mengarahkan 

manusia agar tidak terjebak pada ilusi kekuatan duniawi (Dede 

Setiawan dan Silmi Mufarihah, 2021). Ketika manusia berusaha 

dengan maksimal lalu berserah diri sepenuhnya kepada Allah, ia 

akan memperoleh ketenangan batin yang tidak bisa diberikan oleh 

harta atau kekuasaan. Dalam era modern, sikap ini menjadi kunci 



781 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

agar manusia tetap kokoh menghadapi dinamika globalisasi yang 

serba cepat. Dengan tawakal, manusia dapat menjaga 

keseimbangan antara usaha lahiriah dan ketenangan batiniah. 

Dengan demikian, kajian terhadap penafsiran sufistik Surat al-

‘Ankabut ayat 41 oleh al-Alusi tidak hanya bernilai historis, tetapi 

juga relevan sebagai pedoman spiritual bagi manusia modern. 

Pesan tentang rapuhnya ketergantungan pada selain Allah sekaligus 

menjadi kritik terhadap pola hidup modern yang cenderung 

materialistis dan hedonis. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya 

menggali lebih dalam isyarat sufistik dari tafsir Ruh al-Ma‘ani serta 

menghubungkannya dengan kondisi spiritual masyarakat 

kontemporer. Kajian ini juga diharapkan dapat memberikan 

kontribusi dalam pengembangan studi tafsir, khususnya dalam 

memahami peran tafsir sufistik sebagai salah satu pendekatan 

penting dalam mengungkap pesan-pesan spiritual al-Qur’an. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menambah khazanah 

akademik, tetapi juga memberikan relevansi praktis bagi kehidupan 

spiritual umat Islam. 

 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis 
penelitian kepustakaan (library research), karena seluruh data yang 
dianalisis bersumber dari literatur tafsir, kitab klasik, dan karya 
ilmiah modern (Muhammad Rijal Fadli, 2021). Pendekatan ini 
dipilih untuk menggali dan memahami makna sufistik yang 
terkandung dalam penafsiran Al-Alusi terhadap Surat Al-‘Ankabut 
ayat 41 sebagaimana termuat dalam Ruh al-Ma‘ani. Sumber data 
terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer penelitian 
ini adalah kitab Ruh al-Ma‘ani karya Al-Alusi, terutama pada bagian 
penafsiran Surat Al-‘Ankabut ayat 41. Sedangkan data sekunder 
meliputi berbagai kitab tafsir lain seperti Tafsir al-Qusyairi, Tafsir 
al-Zamakhsyari, serta buku-buku tasawuf dan artikel ilmiah yang 



782 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

berkaitan dengan tema sufistik dan tafsir isyari. 
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran 

literatur, pembacaan mendalam, dan pencatatan sistematis 

terhadap bagian-bagian teks yang relevan dengan tema penelitian. 

Selanjutnya, data dianalisis menggunakan metode analisis isi 

(content analysis) dengan pendekatan deskriptif-analitis, yaitu 

mendeskripsikan pandangan Al-Alusi secara sistematis dan 

menafsirkan isyarat-isyarat sufistik yang muncul dalam tafsirnya. 

Analisis dilakukan melalui tiga tahap: (1) identifikasi teks yang 

memuat penafsiran sufistik, (2) interpretasi makna isyari yang 

terkandung, dan (3) penarikan relevansi nilai-nilai sufistik terhadap 

konteks kehidupan modern (Sugiyono, 2020). 

Penelitian ini juga memperkuat landasan teoritisnya dengan 

mengkaji beberapa penelitian terdahulu yang relevan. Studi yang 

dilakukan oleh Ahmad Khafif Dzakiyuddin dan Adi Bimantara 

berjudul “Dimensi Isyari dalam Tafsir Ruhul Ma’ani Karya Al-Alusi” 

menunjukkan bahwa Ruh al-Ma‘ani memiliki corak isyari yang kuat, 

terutama dalam menyingkap makna batiniah ayat-ayat Al-Qur’an. 

(Ahmad Khafif Dzakiyuddin dan Adi Bimantara, 2020). Penelitian 

Khaerul Asfar dalam “Tafsir Sufistik (Al-Isyari) Perspektif Teoretis” 

menjelaskan bahwa tafsir sufistik bertujuan menggali lapisan 

spiritual teks Al-Qur’an yang tidak tampak pada permukaan 

literalnya (Khaerul Asfar, 2020). Sementara itu, Muhammad Tegar 

dalam Thesis Skripsi yang berjudul “Kritik Sosial dalam Surat Al-

‘Ankabut Ayat 41” menyoroti aspek sosial dari perumpamaan laba-

laba, yang dapat dikontraskan dengan penekanan sufistik dalam 

penelitian ini (Muhammad Tegar, 2023). Adapun Kusroni dkk. 

melalui kajian “Dimensi Sufistik dalam Penafsiran Sayyid Muhammad 

Al-Maliki” menegaskan pentingnya spiritualitas dalam memahami 

makna hakiki Al-Qur’an (Kusroni Kusroni, et. all, 2023). 



783 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, kajian ini 

secara khusus menyoroti penafsiran Al-Alusi terhadap Surat Al-

‘Ankabut ayat 41 dan menelusuri isyarat sufistik di dalamnya, 

sekaligus menekankan relevansi nilai-nilai spiritual tersebut 

terhadap kehidupan modern yang cenderung materialistik. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

dalam memperkaya khazanah tafsir sufistik dan menunjukkan 

aktualitasnya dalam membangun kesadaran spiritual di era 

globalisasi. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Tafsir Sufistik 

Kata sufistik erat kaitannya dengan dunia tasawuf dan para sufi 

yang berupaya menyucikan diri dari ketergantungan terhadap dunia 

lahiriah demi mencapai kedekatan dengan Allah SWT. Istilah 

tasawuf berasal dari bahasa Arab “tashawwafa–yatashawwafu–

tashawwuf” yang secara etimologis berarti “berbulu banyak”. 

Sebagian ulama berpendapat bahwa kata tasawuf berasal dari shuf 

(bulu domba) yang melambangkan kesederhanaan dan kezuhudan 

para sufi. Pendapat lain mengaitkannya dengan kata shafā’ 

(kemurnian hati), atau dengan istilah Ahl al-Shuffah, yaitu para 

sahabat Nabi yang hidup sederhana di serambi masjid dan 

meninggalkan dunia untuk beribadah serta mendekatkan diri 

kepada Allah (Syamsul Bakri dan M. Agus Wahyudi, 2021). Pada 

hakikatnya, tasawuf merupakan upaya penyucian jiwa (tazkiyat al-

nafs) melalui tahapan spiritual (maqamat) agar seorang hamba dapat 

mendekat sedekat-dekatnya kepada Sang Pencipta, dengan 

menahan dorongan hawa nafsu dan meneladani akhlak terpuji. 

Secara etimologis, istilah tafsir sufistik terdiri dari dua kata: tafsir 

dan sufistik. Kata tafsir berarti penjelasan, penyingkapan, atau 

penerangan terhadap makna yang tersembunyi. Dalam konteks 



784 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

ilmu Al-Qur’an, tafsir diartikan sebagai upaya memahami dan 

menyingkap makna ayat-ayat Al-Qur’an sesuai dengan kaidah 

kebahasaan, tujuan syariat, dan pesan-pesan ilahiah yang 

dikandungnya (Dr. H. Saifuddin Herlambang, MA, 2020). 

Sementara istilah sufistik berasal dari kata tasawuf, yaitu ajaran dan 

praktik spiritual Islam yang menekankan penyucian jiwa, 

pengendalian hawa nafsu, dan pencapaian kedekatan kepada Allah 

SWT (taqarrub ilallah). Secara terminologi, tafsir sufistik dapat 

dipahami sebagai corak penafsiran Al-Qur’an yang berlandaskan 

pada pendekatan spiritual dan intuitif untuk menyingkap makna 

batin (isyari) dari ayat-ayat suci, sebagaimana dipahami oleh para 

sufi yang menempuh jalan penyucian diri (salik) (Muhammad Fajri 

Mubarok, 2024). 

Tafsir sufistik lahir dari pandangan kaum sufi bahwa Al-

Qur’an tidak hanya mengandung makna lahiriah (zahir), tetapi juga 

makna batiniah (bathin) yang dapat disingkap oleh hati yang suci 

dan jiwa yang telah mencapai kedekatan dengan Allah. Menurut al-

Qusyairi dalam Latha’if al-Isyarat, Al-Qur’an memiliki lapisan-

lapisan makna yang berbeda, di mana makna terdalam hanya dapat 

diakses oleh orang-orang yang hatinya tersinari cahaya ma‘rifat. 

Karena itu, tafsir sufistik tidak berhenti pada pemahaman tekstual 

atau rasional semata, tetapi berusaha menyingkap dimensi simbolik 

dan spiritual dari firman Allah SWT. Penafsiran ini bukan hasil 

pendapat bebas, melainkan diperoleh melalui rasa rohani, ilham, 

dan kasyf (penyingkapan batin) yang muncul setelah penempuh 

jalan spiritual melalui proses panjang tazkiyah dan riyadhah 

(disiplin spiritual) (Badruzzaman M. Yunus, 2017). 

Secara epistemologis, tafsir sufistik berpijak pada tiga sumber 

utama pengetahuan, yakni wahyu (naql), akal (‘aql), dan intuisi 

spiritual (dzauq). Wahyu berfungsi sebagai otoritas kebenaran yang 

absolut, akal berperan menalar struktur bahasa dan konteks ayat, 



785 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

sedangkan intuisi spiritual berfungsi menyingkap makna-makna 

batin yang tidak dapat dijangkau oleh nalar semata. Integrasi ketiga 

sumber ini menunjukkan bahwa epistemologi tafsir sufistik bersifat 

transendental partisipatif: pengetahuan tidak hanya diperoleh 

melalui analisis intelektual, tetapi juga melalui penyaksian batin 

yang lahir dari hubungan eksistensial dengan Allah SWT 

(Nashruddin Baidan, 2005). Oleh sebab itu, dalam pandangan para 

sufi, memahami Al-Qur’an bukan hanya kegiatan kognitif, tetapi 

juga pengalaman spiritual yang mendalam. 

Dari segi metodologis, tafsir sufistik menggunakan 

pendekatan isyari atau metode isyarat, yakni upaya menyingkap 

makna tersembunyi di balik teks yang zahir. Penafsir sufistik tetap 

menghormati kaidah bahasa dan konteks syariat, namun 

memperluas horizon makna dengan menyelami kandungan 

rohaniah yang terdapat dalam ayat. Prinsip dasarnya adalah bahwa 

setiap makna batin harus selaras dengan makna zahir dan tidak 

bertentangan dengan ajaran dasar Islam. Oleh karena itu, para sufi 

menolak penakwilan yang bersifat ekstrem dan cenderung lepas 

dari makna literal. Dalam prosesnya, metode isyarī 

menggabungkan analisis linguistik, simbolik, dan etis yang saling 

melengkapi. Dengan demikian, metodologi tafsir sufistik 

menempatkan penafsir sebagai subjek yang tidak hanya membaca 

teks, tetapi juga mengalami makna teks secara spiritual (Acep 

Ariyadri, 2022). 

Dalam tradisi tafsir Islam, tafsir sufistik sering dikategorikan 

ke dalam dua corak utama, yaitu tafsir sufi nazari (teoretis) dan 

tafsir sufi isyari (praktis). Tafsir sufi nazarī merupakan bentuk 

penafsiran yang didasarkan pada teori-teori metafisis atau filsafat 

tasawuf, di mana ayat-ayat Al-Qur’an diinterpretasikan untuk 

mendukung konsep-konsep seperti wahdat al-wujūd (kesatuan 

wujud) dan tajalli (manifestasi Tuhan dalam alam). Tokohnya 



786 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

antara lain Ibn ‘Arabi dengan karya al-Futuhat al-Makkiyah dan 

Fusus al-Hikam, yang menampilkan pemaknaan filosofis terhadap 

ayat-ayat Al-Qur’an. Sementara itu, tafsir sufi isyarī lebih 

menekankan pengalaman spiritual langsung, di mana makna batin 

ayat diperoleh melalui penyucian hati dan penghayatan iman. 

Corak ini terlihat dalam karya al-Sulami (Haqa’iq al-Tafsīr), al-

Qusyairi (Lathā’if al-Isyārāt), dan al-Alusi (Ruh al-Ma‘ani), yang 

menafsirkan Al-Qur’an dengan mengaitkan makna teks dengan 

pengalaman etis dan spiritual seorang mukmin (Lenni Lestari, 

2014). 

Adapun unsur-unsur utama dalam tafsir sufistik mencakup 

beberapa aspek penting. Pertama, ma‘rifah (pengetahuan langsung 

dari Allah), yang diperoleh melalui penyaksian batin dan bukan 

sekadar argumentasi rasional. Kedua, tazkiyat al-nafs atau penyucian 

jiwa, sebagai prasyarat agar seseorang dapat menerima cahaya ilahi. 

Ketiga, isyarah (penyingkapan makna tersembunyi), yakni 

kemampuan memahami hikmah di balik ayat. Keempat, dzauq dan 

kasyf, yaitu pengalaman spiritual yang memungkinkan seseorang 

memahami ayat secara intuitif dan eksistensial. Kelima, akhlaq, 

karena tujuan akhir tafsir sufistik bukan sekadar pengetahuan, 

tetapi pembentukan kepribadian dan moralitas yang 

mencerminkan kedekatan dengan Allah SWT. Unsur-unsur ini 

menunjukkan bahwa tafsir sufistik menggabungkan antara 

epistemologi, etika, dan pengalaman rohani dalam memahami teks 

wahyu (Sufyan Muttaqin, 2025). 

Beberapa karya yang mewakili corak tafsir sufistik antara lain 

Haqa’iq al-Tafsir karya Sahal al-Tustari, ‘Arais al-Bayan fi Haqa’iq al-

Qur’an karya al-Syairazi, al-Ta’wilat al-Najmiyyah karya Najm al-Din 

al-Dāyah, Latha’if al-Isyārāt karya al-Qusyairi, serta Ruh al-Ma‘ani fi 

Tafsir al-Qur’an al-‘Azim wa al-Sab‘ al-Matsani karya al-Alusi. Karya-

karya ini memperlihatkan upaya serius untuk menyatukan 



787 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

rasionalitas tafsir, kedalaman makna batin, dan keindahan spiritual 

yang menjadi ciri khas ajaran tasawuf. 

Secara fungsional-spiritual, tafsir sufistik memiliki peranan 

ganda: sebagai sarana penyingkapan makna Al-Qur’an dan sebagai 

media pembinaan rohani bagi manusia. Tujuan akhirnya bukan 

hanya memahami pesan teks, tetapi menghidupkan nilai-nilainya 

dalam kesadaran dan perilaku. Tafsir sufistik menuntun manusia 

mencapai ihsan yakni kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap 

aspek kehidupan. Dalam konteks modern, corak tafsir ini menjadi 

relevan karena menawarkan keseimbangan antara intelektualitas 

dan spiritualitas, antara hukum dan moral, antara pengetahuan dan 

penghayatan (Muhammad Yahya, 2022). Dengan demikian, tafsir 

sufistik tidak hanya memperkaya tradisi keilmuan Islam, tetapi juga 

menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah sumber pencerahan batin 

yang menuntun manusia menuju kedamaian, ma‘rifat, dan cinta 

ilahi. 

 

2. Tafsir Ruh al-Ma’ani 

Abu Sana’ Syihab al-Din al-Sayyid Mahmûd Afandi al-Alusi al-

Baghdadi adalah seorang mufassir besar asal Irak yang lahir pada 

14 Sya’ban 1217 H di daerah dekat Kurkh, Irak. Nama al-Alûsî 

merujuk pada sebuah daerah di dekat sungai Eufrat, antara 

Baghdad dan Syam, tempat keluarganya berasal. Sejak kecil ia 

dididik oleh ayahnya yang merupakan ulama terkenal, serta belajar 

tasawuf dari Shaikh Khalid al-Naqshabandi. Dikenal cerdas dan 

berilmu luas, pada usia 13 tahun ia sudah menjadi pengajar di 

sebuah universitas di Rasafah. Dalam akidah, al-Alusi mengikuti 

aliran Sunni-Maturidi, sedangkan dalam fiqh awalnya bermadzhab 

Syafi’i sebelum beralih ke Hanafi pada tahun 1248 H ketika 

menjabat sebagai ketua badan wakaf al-Marjaniyyah (Abu Al-Sana 

Shihabuddin Al-Sayyid Mahmud Al-Alusi, 1994). 



788 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Pada tahun 1263 H, al- Alusi diangkat sebagai mufti Baghdad. 

Namun, ia lebih memilih menekuni cita-citanya untuk menulis 

sebuah tafsir al-Qur’an yang mampu menjawab problematika 

masyarakat. Dorongan untuk menulis tafsir semakin kuat setelah ia 

mengalami sebuah mimpi bermakna pada malam Jumat bulan 

Rajab 1252 H, yang ia tafsirkan sebagai perintah untuk menulis 

tafsir. Ia pun mulai menyusun tafsir pada 16 Sya’ban 1252 H, di 

usia 34 tahun. Tafsir monumental tersebut diberi judul Ruh al-

Ma’ani fî Tafsir al-Qur’an al-‘Adzim wa al-Sab’ al-Masani, sebuah nama 

yang diberikan oleh Perdana Menteri Ali Ridho Pasha dan disetujui 

al- Alusi karena sesuai dengan tujuan penulisannya. 

Tafsir Ruh al-Ma’ani terdiri dari 30 jilid, pada dasarnya 

termasuk ke dalam tafsir bi al-ra’yi karena dalam penafsirannya ia 

banyak menggunakan ijtihad dan pemikiran rasional. Namun 

demikian, al-Alusi tidak hanya mengandalkan akalnya, melainkan 

juga tetap merujuk kepada al-Qur’an, hadis, pendapat ulama salaf, 

dan riwayat lain sebagai pijakan dalam menafsirkan ayat. Cara yang 

digunakan al-Alusi tampak memadukan penjelasan makna lahiriah 

ayat dengan makna batin yang lebih mendalam, sehingga antara 

makna yang tampak dan makna yang tersembunyi bisa saling 

melengkapi. Dalam hal itu, ia juga menghubungkan antara 

penjelasan yang bersifat teks dan riwayat dengan penjelasan yang 

berdasarkan akal, pemahaman, serta pertimbangan sejarah. 

Dalam metode penafsiran Al-Qur’an, al-Alusi menggunakan 

metode dengan mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an dari berbagai segi, 

mengikuti urutan mushaf usmani, serta menguraikan kosa kata, 

makna, tujuan, dan kandungan ayat yang mencakup unsur i’jaz, 

balaghah, serta keindahan susunan kalimat yang dikenal dengan 

metode tahlili. Ia juga membahas istinbaṭ  hukum, dalil syariah, 

norma akhlak, akidah, perintah, larangan, janji, serta munasabah 

ayat dan relevansinya. Penafsirannya disajikan dengan bahasa yang 



789 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

mudah dipahami, disertai pandangan ulama sebelumnya, pendapat 

ahli hikmah, teori ilmiah modern, dan kajian kebahasaan. Menurut 

al-Farmawi, metode ini didasarkan pada ijtihad mufasir, 

sebagaimana tampak dari cara al-Alusi memaparkan hasil ijtihadnya 

dengan penjelasan panjang lebar (Nurun Nisaa Baihaqi, 2022). 

Corak penafsiran yang digunakan menekankan paradigma sufi 

isyari, yakni corak tafsir yang lahir sebagai reaksi terhadap 

kecenderungan manusia pada kehidupan duniawi. Penafsiran sufi 

isyari memandang makna tersurat (zahir) dan tersirat (baṭ in) ibarat 

dua sisi mata uang yang tidak dapat dipisahkan. Al-Alusi dalam hal 

ini menitikberatkan penafsiran pada makna zahir ayat terlebih 

dahulu, kemudian menelusuri makna baṭ in yang samar dan 

tersembunyi di balik teks dengan pendekatan kontekstual. Pilihan 

terhadap corak ini didasari oleh prinsip sufisme bahwa untuk 

mencapai ilmu hakikat seseorang harus terlebih dahulu menempuh 

ilmu syariat, sehingga pengungkapan makna batin suatu ayat selalu 

diawali dengan pemahaman terhadap makna lahirnya. 

Sebagian ulama menilai tafsir ini bercorak isyari, namun 

pendapat ini dibantah al-Dzahabi yang menegaskan bahwa tafsir 

tersebut tidak ditulis dengan tujuan isyari, melainkan termasuk tafsir 

bi al-ra’yi al-mahmud (tafsir berdasarkan ijtihad yang terpuji). 

Menurutnya, tafsir ini lebih menitikberatkan pada penafsiran ayat 

sesuai makna lahir dengan tetap memperhatikan riwayat yang 

sahih, meskipun sesekali al-Alusi juga memberi penafsiran isyari. 

Ali al-Sabuni pun menilai al-Alusi memberi perhatian pada aspek 

isyari, balaghah, dan bayan, serta menyebut bahwa tafsirnya dapat 

dijadikan rujukan dalam kajian bi al-riwayah, bi al-dirayah, dan 

isyarah. Abu Syuhbah dan al-Dzahabi memandang tafsir ini 

istimewa karena berhasil menghimpun berbagai pendapat 

mufassir, dilengkapi kritik dan tarjih, sementara Rasyid Ridha 



790 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

bahkan menilai al-Alusi sebagai mufassir terbaik di kalangan ulama 

muta’akhirin berkat keluasan ilmunya (M. Quraisy Shihab, 2006). 

Keistimewaan tafsir ini terlihat dari perhatian al-Alusi 

terhadap ilmu-ilmu Al-Qur’an seperti nahwu, balaghah, qira’at, 

asbab al-nuzul, dan munasabah. Ia juga bersikap ketat terhadap 

riwayat Isra’iliyat, sering kali menolak atau mengkritisinya, 

sebagaimana saat menafsirkan surat Hud ayat 38. Dalam 

membahas ayat-ayat hukum, al-Alusi tidak condong kepada 

mazhab tertentu, tetapi menyebutkan berbagai pendapat fiqih yang 

ada. Meski memiliki banyak kelebihan, tafsir ini tidak lepas dari 

kritik, di antaranya kecenderungan al-Alusi untuk terlalu 

berpanjang lebar dalam pembahasan nahwu sehingga kadang 

melebar dari fokus penafsiran. 

 

3. Makna Zahir Surat al-‘Ankabut: 41 

Surat al-‘Ankabut adalah surat ke-29 yang terdiri atas 69 ayat, 

termasuk dalam kategori surat Makkiyyah. Nama al-‘Ankabut 

diambil dari perumpamaan laba-laba yang terdapat pada ayat 41, 

sekaligus menjadi ciri khas dan inti pesan dari surat ini (Redaksi 

2021). Secara zahir (lahiriah atau tekstual), Surat al-‘Ankabut ayat 

41 menggambarkan perumpamaan yang sangat kuat tentang 

kelemahan orang-orang musyrik yang menjadikan selain Allah 

sebagai pelindung dan tempat bergantung. Allah berfirman: 

تاًۗ وَاِنَّ اوَْهَنَ  ِ اوَْليِاَۤءَ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُ وْتِِۚ اِتَََّّذَتْ بَ ي ْ  الْبُ يُ وْتِ  مَثَلُ الَّذِيْنَ اتَََّّذُوْا مِنْ دُوْنِ اللّهٰ
   (٤١) لبََ يْتُ الْعَنْكَبُ وْتِِۘ لَوْ كَانُ وْا يَ عْلَمُوْنَ 

Artinya: “Perumpamaan orang-orang yang menjadikan selain Allah 

sebagai pelindung adalah seperti laba-laba betina yang membuat rumah. 

Sesungguhnya rumah yang paling lemah ialah rumah laba-laba. Jika mereka 

tahu, (niscaya tidak akan menyembahnya).” (QS. al-‘Ankabut: 41) 



791 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Dari makna tekstualnya, ayat ini menjelaskan bahwa orang-

orang yang menyekutukan Allah berada dalam posisi yang sama 

dengan laba-laba yang membangun rumahnya dari jaring yang 

lemah dan rapuh. Rumah tersebut tampak seperti tempat 

berlindung, namun pada kenyataannya tidak mampu memberi 

perlindungan dari panas, dingin, atau bahaya apa pun. 

Perumpamaan ini menegaskan kerapuhan sandaran spiritual orang 

musyrik, karena mereka menggantungkan diri kepada sesuatu yang 

tidak memiliki daya dan kekuatan sedikit pun (Lukman Hakim dan 

Fatimatuzzuhra, 2022). 

Menurut Al-Alusi dalam Ruḥ al-Ma‘ani, makna zahir ayat ini 

mengandung pelajaran rasional dan moral yang sangat jelas. Ia 

menegaskan bahwa perumpamaan laba-laba dan rumahnya 

menunjukkan betapa tidak masuk akalnya ketergantungan manusia 

kepada selain Allah. Dalam pandangannya, rumah laba-laba yang 

tampak seperti tempat berlindung sejatinya adalah simbol dari 

kelemahan absolut, sebagaimana agama dan sistem kepercayaan 

orang musyrik yang dibangun di atas dasar yang rapuh. Al-Alusi 

menyatakan: “Sebagaimana rumah yang paling lemah adalah rumah laba-

laba, demikian pula agama yang paling lemah adalah penyembahan berhala”. 

Dari penafsiran ini, tampak bahwa Al-Alusi menempatkan 

perumpamaan tersebut dalam konteks rasional dan teologis 

sekaligus. Dalam pandangannya, orang yang bertauhid diibaratkan 

sebagai seseorang yang membangun rumah dengan bahan kokoh 

seperti batu bata dan kapur, sedangkan orang musyrik diibaratkan 

seperti laba-laba yang menenun jaring halus yang mudah hancur. 

Al-Alusi menekankan bahwa perbandingan ini bukan hanya 

bersifat deskriptif, tetapi juga argumentatif dan edukatif. Dengan 

memperlihatkan kelemahan struktur rumah laba-laba, Al-Qur’an 

hendak mengajak manusia untuk merenungi ketidakmampuan 

segala sesuatu selain Allah dalam memberi manfaat atau menolak 



792 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

mudarat. Dalam kerangka ini, makna zahir ayat tersebut 

mengandung seruan agar manusia menyadari kebodohan spiritual 

orang-orang yang menyekutukan Allah, sebagaimana ditegaskan 

dalam penutup ayat, “Sekiranya mereka mengetahui (law kanu 

ya‘lamun).” Menurut Al-Alusi, makna zahir Surat al-‘Ankabut: 41 

tidak hanya menampilkan keindahan tamsil Qur’ani, tetapi juga 

mewakili argumen rasional terhadap ketauhidan dan penegasan 

logis atas kelemahan syirik. Ia memadukan keindahan bahasa, 

kekuatan argumentasi, dan kedalaman makna, sehingga tafsirnya 

menampakkan perpaduan antara nalar, etika, dan spiritualitas 

dalam memahami pesan ilahi. 

 
Temuan Hasil Penelitian 
Analisis Isyarat Sufistik QS. Al-‘Ankabut: 41 

a. Subjek Spiritualitas dalam Penafsiran Al-Alusi 

Nilai sufistik yang terkandung dalam penafsiran Al-Alusi 

terhadap Surat Al-‘Ankabut ayat 41 menonjolkan kritik tajam 

terhadap ketergantungan hati kepada selain Allah (ghairullah). 

Dalam perspektif tasawuf, ketergantungan semacam ini 

merupakan bentuk penyimpangan dari kemurnian tauhid, karena 

hati seorang mukmin seharusnya hanya bergantung kepada Allah 

sebagai sumber kekuatan, perlindungan, dan tempat kembali. 

Sarang laba-laba dalam ayat tersebut dihadirkan sebagai simbol 

yang sangat halus namun mendalam, menggambarkan kerapuhan 

segala bentuk ketergantungan pada dunia dan makhluk ciptaan. 

Dengan simbolisme ini, Al-Alusi menegaskan bahwa segala 

sesuatu yang dijadikan sandaran selain Allah pada hakikatnya 

fana, rapuh, dan tidak memiliki daya kekuatan sedikit pun untuk 

menolong manusia. 

Dalam penjelasannya, Al-Alusi menyatakan bahwa 

perumpamaan antara rumah laba-laba dan perlindungan kaum 



793 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

musyrik memiliki kesamaan yang esensial. Sebagaimana rumah 

laba-laba adalah tempat berlindung yang paling lemah dan mudah 

hancur, demikian pula segala bentuk perlindungan atau 

ketergantungan kepada selain Allah merupakan bentuk 

kelemahan spiritual yang nyata. Kutipan beliau dalam Ruh al-

Ma‘ani menegaskan: 

اَذِهِمْ أبَْ ياَتِِِمْ كَمَثَلِ  وَالْمَعْنََ مَثَلُ الْمُتَّخِذِينَ لََمُْ مِنْ دُونِ اللَِّّ تَ عَالََ أَوْليِاَءَ فِ اتَِّٰ
تُ هَا تاً وَالْْاَلُ أَنَّ أَوْهَنَ كُلِٰ الْبُ يُوتِ وَأَضْعَفَهَا بَ ي ْ اَ اتَََّّذَتْ لََاَ بَ ي ْ ، الْعَنْكَبُوتِ وَذَلِكَ أنََّّ

فَهَا وَهَؤُلََءِ اتَََّّذُوا لََمُْ مِنْ دُونِ اللَِّّ تَ عَالََ أوَْليِاَءَ وَالْْاَلُ أَنَّ أَوْهَنَ كُلِٰ الَْْوْليِاَءِ وَأَضْعَ 
أَوْليِاَؤُهُم  ْ 

Terjemahan: "Maknanya adalah perumpamaan orang-orang yang 

menjadikan pelindung bagi diri mereka selain Allah Ta'ala adalah seperti 

perumpamaan laba-laba. Hal itu karena laba-laba membuat rumah untuk 

dirinya, sedangkan yang paling lemah dari semua rumah dan yang paling 

rapuh adalah rumahnya. Dan mereka (orang-orang musyrik) menjadikan 

bagi diri mereka pelindung-pelindung selain Allah Ta'ala, sedangkan yang 

paling lemah dari semua pelindung dan yang paling rapuh adalah pelindung-

pelindung mereka."  

Hal ini menunjukkan bahwa orang-orang yang menjadikan 

pelindung selain Allah adalah seperti laba-laba yang membuat 

rumah bagi dirinya, padahal rumah itu adalah yang paling lemah 

dan paling rapuh dari semua rumah. Al-Alusi tidak hanya 

menafsirkan ayat secara tekstual, tetapi juga menyingkap dimensi 

batiniah (esoteris) dari makna ayat tersebut, yang berkaitan 

dengan kondisi spiritual manusia dalam hubungannya dengan 

Tuhan. (Abu Al-Sana Shihabuddin Al-Sayyid Mahmud Al-Alusi, 

1994) 



794 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Dari sudut pandang sufistik, ayat ini menjadi cermin bagi 

para salik, yakni mereka yang menempuh jalan menuju Allah 

SWT untuk senantiasa membersihkan hati dari segala bentuk 

keterikatan terhadap makhluk. Proses suluk (perjalanan spiritual) 

menuntut pemurnian tauhid yang sejati, di mana hati hanya 

bersandar kepada Allah semata. Ketika hati menggantungkan diri 

kepada sesuatu selain Allah, maka sejatinya seseorang sedang 

membangun “rumah laba-laba” dalam dirinya tempat berlindung 

yang tampak indah namun mudah runtuh oleh ujian kehidupan. 

(Al-Alusi, 358) 

Tafsir ini mengandung pesan moral dan spiritual yang 

relevan bagi kehidupan modern. Dalam era di mana manusia 

sering menggantungkan rasa aman dan kebahagiaan pada materi, 

jabatan, atau relasi sosial, pesan Al-Alusi mengingatkan bahwa 

semua bentuk sandaran duniawi bersifat semu. Seorang sufi 

memahami bahwa kekuatan sejati hanya muncul dari tawakkul 

(ketergantungan penuh kepada Allah) dan zuhud (melepaskan 

ketergantungan terhadap dunia). Oleh karena itu, ayat ini bukan 

sekadar peringatan bagi kaum musyrik di masa lampau, tetapi juga 

refleksi abadi bagi setiap jiwa yang berupaya menapaki jalan 

spiritual menuju kedekatan dengan Sang Pencipta. 

 

b. Ruang Simbolik “Rumah Laba-Laba” sebagai 

Representasi Spiritual 

Penafsiran Al-Alusi pada bagian ini memperdalam makna 

sufistik dari perumpamaan rumah laba-laba dengan 

menekankan bahwa kelemahan pelindung selain Allah bukanlah 

kelemahan biasa, melainkan berada pada “puncak kelemahan” 

(ghayatu al-dha‘f). Ungkapan ini mengandung makna filosofis dan 

metafisis yang sangat dalam. Dalam kerangka pemikiran 

sufistik, “puncak kelemahan” menunjukkan bahwa segala 



795 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

sesuatu di luar Allah tidak memiliki eksistensi hakiki (‘adam al-

haqiqi). Semua makhluk hanyalah bayangan dari Wujud Absolut 

(Allah SWT) yang berdiri sendiri dan tidak bergantung pada apa 

pun (Abu Al-Sana Shihabuddin Al-Sayyid Mahmud Al-Alusi, 

1994). Al-Alusi memperkuat hal ini dengan kutipan: 

عْفِ وَهَؤُلََءِ اتَََّّذُوا إِلََاً أَوْ مُتَّكَلاً فِ   تاً فِ غَايةَِ الضَّ اَ اتَََّّذَتْ بَ ي ْ وَإِنْ شِئْتَ فَ قُلْ: إِنََّّ
عْفِ فِ بََبهِ اَذِ مَا هُوَ فِ غَايةَِ الضَّ عْفِ فَ هُمْ وَهِيَ مُشْتََكَِانِ فِ اتَِّٰ ِ غَايةَِ الضَّ

Terjemahan: "Jika kamu mau, katakanlah: Sesungguhnya laba-

laba membuat rumah yang sangat lemah (fii ghayatidh-dha'fi), dan 

mereka (orang-orang musyrik) menjadikan sesembahan atau tempat 

bersandar yang sangat lemah. Maka, mereka (orang-orang musyrik) dan 

laba-laba sama-sama memiliki kesamaan dalam mengambil sesuatu yang 

berada dalam puncak kelemahan dalam jenisnya". 

Maknanya menunjukkan bahwa laba-laba membangun 

tempat perlindungan yang berada pada tingkat kelemahan 

tertinggi, sebagaimana kaum musyrik menjadikan sesuatu yang 

sama rapuhnya sebagai sandaran hidup mereka. Keduanya 

memiliki kesamaan dalam hal menggantungkan diri pada 

sesuatu yang tidak memiliki kekuatan hakiki. Melalui 

perumpamaan ini, Al-Alusi tidak sekadar menafsirkan konsep 

kelemahan dalam tataran empiris atau rasional, tetapi juga 

menyingkap dimensi spiritual dan ontologis dalam relasi antara 

manusia dan Tuhan. Kelemahan yang dimaksud bukan hanya 

kerapuhan fisik semata, melainkan ketidakberdayaan esensial 

seluruh makhluk di hadapan realitas ketuhanan yang absolut. 

 

c. Ketergantungan Makhluk dan Hakikat Tauhid dalam 

Tafsir Sufistik Al-Alusi 

Al-Alusi menjelaskan bahwa keseluruhan perumpamaan ini 

merupakan bentuk kinayah ima’iyyah (kiasan isyarat) untuk 



796 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

menegaskan kerapuhan sistem keagamaan dan keyakinan kaum 

musyrik. Beliau menyebutkan: 

  وَالْمَجْمُوعُ يدَُلُّ عَلَى الْمُراَدِ مِنْ تَ قْريِرِ وَهْنِ أمَْرِ دِينِهِمْ وَأنََّهُ بَ لَغَ الْغاَيةََ الَّتِِ لََ غَايةََ 
يماَئيَِّة  بَ عْدَهَا عَلَى سَبيِلِ الْكِناَيةَِ الِْْ

Terjemahan: "Dan keseluruhan (premis-premis ini) menunjukkan 

maksud untuk menegaskan betapa rapuhnya urusan agama mereka, dan 

bahwa (kerapuhan) itu telah mencapai titik puncak yang tidak ada lagi 

puncaknya, dengan gaya bahasa kinayah isyarat (kiasan yang memberi 

isyarat)." 

Inti dari perumpamaan ini adalah penggambaran simbolik 

tentang lemahnya dasar spiritual dan keimanan mereka, hingga 

mencapai titik yang tidak ada lagi batas kelemahannya. 

Penggunaan gaya bahasa kiasan ini mencerminkan kehalusan 

sastra Al-Qur’an dalam menyampaikan pesan teologis yang 

mendalam, di mana kelemahan struktural rumah laba-laba 

dijadikan metafora bagi kehancuran batiniah orang yang 

berpaling dari tauhid. 

Dalam konteks sufistik, analogi “puncak kelemahan” ini 

memiliki makna yang paralel dengan konsep fana’ dan baqa’. 

Fana’ berarti lenyapnya kesadaran akan diri dan segala sesuatu 

selain Allah, sementara baqa’ adalah keberlangsungan kesadaran 

bersama Allah dalam ketiadaan makhluk. Seorang hamba yang 

masih melihat kekuatan, daya, atau pengaruh pada selain Allah 

belum mencapai hakikat tauhid yang sejati (Rahmawati, 2014). 

Tafsir ini tidak hanya berbicara tentang kelemahan kaum 

musyrik secara teologis, tetapi juga mengandung ajaran spiritual 

yang mengarahkan seorang salik untuk meniadakan segala 

bentuk ketergantungan batin terhadap makhluk dan 

meneguhkan kesadaran bahwa satu-satunya sumber kekuatan 

dan keberadaan hanyalah Allah SWT. 



797 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Al-Alusi menghadirkan lapisan makna yang mendalam 

antara simbolisme Al-Qur’an dan hakikat tasawuf. Ia tidak 

sekadar menguraikan aspek lahiriah dari perumpamaan rumah 

laba-laba, tetapi menyingkap dimensi metafisis yang 

mengajarkan bahwa segala bentuk ghairullah pada akhirnya 

akan sirna. Pengetahuan ini menjadi fondasi bagi pemahaman 

sufistik tentang keesaan Tuhan (tawḥid al-ḥaqiqi), di mana setiap 

makhluk harus menyadari ketiadaannya di hadapan Wujud 

Mutlak yang Maha Ada (Abu Al-Sana Shihabuddin Al-Sayyid 

Mahmud Al-Alusi, 1994). 

Penutup ayat dengan kalimat “ َيَ عْلَمُون  andai mereka) ”لَوْ كَانوُا 

mengetahui) menjadi puncak refleksi teologis sekaligus spiritual 

dari keseluruhan perumpamaan rumah laba-laba. Dalam 

pandangan Al-Alusi, ungkapan ini bukan sekadar penegasan 

atas ketidaktahuan intelektual kaum musyrik, melainkan 

sindiran mendalam terhadap kebodohan spiritual (jahl ruḥani) 

yang menghalangi mereka dari menyaksikan hakikat kebenaran 

ilahiah. Al-Alusi menjelaskan: 

ئاً مِنَ الَْْشْياَءِ لَعَلِمُوا أَنَّ هَذَا مَثَ لُهُمْ ، أَوْ أَنَّ أمَْرَ   أَيْ : لَوْ كَانوُا يَ عْلَمُونَ شَي ْ
 دِينِهِمْ بََلغُِ هَذِهِ الْغاَيةَِ مِنَ الْوَهْن

Terjemahan: "Maksudnya adalah: andai mereka mengetahui sedikit 

saja tentang sesuatu, niscaya mereka akan mengetahui bahwa ini adalah 

perumpamaan mereka, atau bahwa urusan agama mereka telah mencapai 

puncak kerapuhan ini." 

Pernyataan ini menegaskan bahwa kebodohan spiritual 

bukan hanya ketidaktahuan terhadap kebenaran intelektual, 

tetapi juga kegagalan untuk menyadari hakikat eksistensial 

manusia di hadapan Tuhan. 



798 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Dalam kerangka sufistik, “ilmu” dalam konteks ayat ini tidak 

dapat dipahami sebagai pengetahuan rasional semata, melainkan 

sebagai ma‘rifah pengenalan batin yang bersumber dari cahaya 

ilahi yang menerangi hati. Ma‘rifah bukan hasil dari proses 

berpikir logis, melainkan limpahan pengetahuan dari Allah yang 

diberikan kepada hamba-hamba yang hatinya suci dari 

keterikatan duniawi. Oleh karena itu, mereka yang masih 

terbelenggu oleh ghairullah tidak akan mampu melihat 

kerapuhan sandaran mereka, sebagaimana orang buta yang tidak 

mampu menyadari cahaya di sekitarnya (Ade Kosasih, 2024). 

Dalam hal ini, Al-Alusi menyingkap makna mendalam dari ayat 

tersebut sebagai seruan agar manusia menempuh jalan 

penyucian hati agar dapat mencapai pengetahuan yang hakiki. 

Kondisi kebodohan yang dimaksud dalam ayat ini bukan 

sekadar ketidaktahuan konseptual (jahl basith), melainkan 

kebodohan yang berlapis dan menutup pandangan batin (jahl 

murakkab). Orang yang terjerumus dalam kebodohan jenis ini 

hidup dalam ghaflah (kelalaian), yakni kondisi ketika hati tidak 

lagi peka terhadap kehadiran Allah. Dalam pandangan para sufi, 

ghaflah adalah penghalang yang paling kuat antara manusia dan 

Tuhannya. Hati yang diliputi oleh ghaflah tidak dapat 

menangkap realitas tauhid, sehingga segala upaya ibadah dan 

amal saleh kehilangan ruhnya (Muhammad Syawaluddin Nur, 

et. all, 2024). Karena itu peringatan dalam ayat ini sesungguhnya 

adalah panggilan untuk membangkitkan kesadaran batin agar 

manusia tidak tertipu oleh kekuatan semu dari dunia yang fana. 

Lebih jauh lagi, ungkapan “ َيَ عْلَمُون كَانوُا   juga ”لَوْ 

mencerminkan dikotomi antara pengetahuan intelektual (‘ilm al-

‘aql) dan pengetahuan batin (‘ilm al-bashirah) yang menjadi tema 

sentral dalam tasawuf. Seorang sufi sejati tidak cukup hanya 



799 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

mengetahui kebenaran, tetapi harus menyaksikannya 

(mushahadah) melalui penyucian jiwa. Dalam konteks ini, Al-

Alusi tampak mengarahkan pembaca pada pemahaman bahwa 

kesadaran tauhid sejati hanya dapat dicapai ketika hijab 

kebodohan dan kelalaian tersingkap. Ayat ini bukan sekadar 

mengandung kecaman terhadap kaum musyrik, tetapi juga 

menjadi refleksi bagi setiap manusia agar tidak terperangkap 

dalam kebodohan spiritual yang mengaburkan pandangan 

terhadap keesaan dan kekuasaan Allah SWT. 

Penafsiran Al-Alusi menutup perumpamaan rumah laba-laba 

dengan pesan sufistik yang amat dalam bahwa pengetahuan 

sejati bukanlah hasil dari akal yang bekerja, melainkan dari hati 

yang tercurahkan. Seseorang baru dapat memahami hakikat 

kelemahan makhluk dan keagungan Sang Pencipta apabila 

hatinya telah bersih dari ghaflah dan diterangi oleh cahaya 

ma‘rifah. Maka kalimat tersebut bukan sekadar bentuk 

pengandaian, melainkan isyarat spiritual tentang perjalanan 

menuju pengetahuan ilahi yang sejati. 

 

d. Peran Balaghah dan Fiqih dalam Memperkuat Makna 

Sufistik 

Keunikan penafsiran Al-Alusi dalam Ruḥ al-Ma‘ani tampak 

pada kemampuannya mengintegrasikan pendekatan sufistik 

dengan analisis rasional-linguistik dalam satu bangunan tafsir 

yang harmonis. Ia tidak membatasi penafsirannya pada makna 

isyari atau dimensi batin semata, tetapi secara simultan 

melibatkan ilmu balaghah, pertimbangan fiqih, serta rujukan 

hadits. Pendekatan multidisipliner ini menunjukkan keluasan 

wawasan Al-Alusi, sekaligus menegaskan bahwa pesan spiritual 

Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan dari keindahan struktur 

bahasanya dan kekuatan logika internal yang dikandungnya. 



800 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Dalam konteks QS. al-‘Ankabut: 41, Al-Alusi mengutip 

pandangan Az-Zamakhsyari yang menganalisis perumpamaan 

ayat ini secara cermat melalui pendekatan balaghah. Az-

Zamakhsyari membandingkan penyembah berhala dengan 

seorang muwahhid, serta menganalogikan sarang laba-laba 

dengan rumah yang dibangun kokoh dari batu bata dan kapur. 

Al-Alusi mengutip penjelasan tersebut sebagai berikut: 

  َ دِ الَّذِي عَبَدَ اللَّّ وَالْمَعْنََ حِينئَِذٍ مَثَلُ الْمُشْركِِ الَّذِي عَبَدَ الْوَثَنَ بَِلْقِياَسِ إِلََ الْمُوَحِٰ
... وكََمَا   تاً بِِجُرٍٰ وَجِصٍٰ ضَافَةِ إِلََ رَجُلٍ بَنََ ب يَ ْ تاً بَِلِْْ تَ عَالََ كَمَثَلِ عَنْكَبُوتٍ اتَََّّذَتْ بَ ي ْ

 أَنَّ أَوْهَنَ الْبُ يُوتِ... بَ يْتُ الْعَنْكَبُوتِ كَذَلِكَ أَضْعَفُ الَْْدْيََنِ... عِباَدَةُ الَْْوْثََن 
Terjemahan: “Dan maknanya saat itu adalah: perumpamaan orang 

musyrik yang menyembah berhala, jika dibandingkan dengan orang yang 

mengesakan Allah... adalah seperti perumpamaan laba-laba yang 

membuat rumah, jika dibandingkan dengan seorang pria yang 

membangun rumah dengan batu bata dan kapur... Dan sebagaimana 

rumah yang paling rapuh... adalah rumah laba-laba, demikian pula 

agama yang paling lemah... adalah penyembahan berhala.” 

Perumpamaan ini menunjukkan bahwa sebagaimana rumah 

laba-laba merupakan bangunan paling rapuh, demikian pula 

penyembahan berhala merupakan bentuk agama yang paling 

lemah. Dari sisi balaghah, tasybih ini tidak hanya menampilkan 

keindahan stilistika Al-Qur’an, tetapi juga memperlihatkan 

korespondensi yang kuat antara bentuk bahasa dan makna 

teologis. Kerapuhan struktur sarang laba-laba menjadi simbol 

kerapuhan ontologis keyakinan yang menyandarkan diri kepada 

selain Allah. 

Dalam perspektif sufistik, perumpamaan sarang laba-laba 

tidak hanya mengungkap kerapuhan teologis syirik, tetapi juga 

merepresentasikan kondisi batin manusia yang 



801 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

menggantungkan dirinya kepada selain Allah. Ketergantungan 

semacam ini, meskipun tampak memberi rasa aman secara 

psikologis atau sosial, pada hakikatnya tidak melahirkan 

ketenangan jiwa dan keteguhan eksistensial. Sebaliknya, tauhid 

dipahami sebagai sandaran batin yang kokoh, tempat hati 

berpaut secara total kepada Allah sebagai pelindung hakiki, 

sebagaimana juga tercermin dalam tradisi tafsir sufistik klasik. 

Dengan demikian, analisis balaghah yang dikemukakan Al-Alusi 

tidak berhenti pada keindahan stilistika ayat, melainkan 

berfungsi sebagai medium pengungkapan makna batin yang 

menyatukan dimensi rasional, estetis, dan sufistik secara 

integral. 

Melalui pendekatan retoris ini, Al-Alusi secara implisit 

mengajarkan bahwa kebenaran wahyu tidak dapat dipisahkan 

dari keindahan bahasanya. Struktur perumpamaan dalam ayat 

ini bukanlah kebetulan linguistik, melainkan bagian dari desain 

Ilahi yang menegaskan kesatuan antara makna dan bentuk. 

Dengan demikian, kekuatan tauhid tercermin dalam keserasian 

dan keseimbangan bahasa Al-Qur’an itu sendiri. Pesan sufistik 

tentang kerapuhan segala sesuatu selain Allah tidak hanya 

berdiri di atas pengalaman batin, tetapi juga memiliki dasar 

estetik dan rasional yang kokoh, sebagaimana ditampilkan 

melalui balaghah qur’aniyyah yang dianalisis oleh Al-Alusi. 

Selain dari aspek kebahasaan, Al-Alusi memperkaya 

penafsirannya dengan menyertakan pembahasan dari sisi fiqih 

dan hadits. Ia mengutip sebuah riwayat dari Sayyidina ‘Ali bin 

Abi Thalib yang berbunyi: 

رُوا بُ يُوتَكُمْ مِنْ نَسْجِ الْعَنْكَبُوتِ فإَِنَّ تَ ركَْهُ فِ الْبُ يُوتِ يوُرِثُ الْفَقْر   طَهِٰ



802 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Terjemahan: “Bersihkanlah rumah-rumah kalian dari sarang laba-

laba, karena membiarkannya di dalam rumah dapat mewariskan 

kemiskinan.” 

Al-Alusi berkomentar: “keterangan ini bila benar dari 

sahabat Ali, maka cukuplah. Apabila tidak, prilaku 

membersihkan adalah bagus. Karena termasuk dari menjaga 

kebersihan. Dan tidak diragukan kesunnahannya”. Riwayat ini 

dalam konteks tafsir, tidak sekadar menjadi hukum praktis 

mengenai kebersihan rumah, tetapi juga mengandung 

simbolisme spiritual. Sarang laba-laba yang dibiarkan melekat di 

rumah diibaratkan sebagai simbol ketidakpedulian terhadap 

kebersihan lahir dan batin. Dengan demikian, pembersihan 

rumah dari sarang laba-laba juga dimaknai sebagai pembersihan 

hati dari ketergantungan terhadap ghairullah segala sesuatu 

selain Allah yang dapat mengotorinya. 

Pendekatan Al-Alusi yang menggabungkan fiqih dan tasawuf 

menunjukkan bahwa ajaran islam tidak memisahkan antara 

aspek lahir dan batin. Setiap hukum syariat yang bersifat zahir 

memiliki makna spiritual yang lebih dalam. Dalam hal ini, 

membersihkan rumah dari sarang laba-laba menjadi simbol dari 

upaya seorang salik untuk membersihkan batin dari sifat malas, 

lalai, dan bergantung pada selain Allah. Dengan demikian, 

perumpamaan rumah laba-laba tidak hanya menjadi gambaran 

kerapuhan keimanan kaum musyrik, tetapi juga panggilan bagi 

setiap mukmin untuk menyucikan hati dan meneguhkan 

ketergantungan hanya kepada Allah SWT. 

 

e. Deskripsi Penafsiran Al-Alusi dalam Ruh Al-Ma’ani 

Dalam Ruḥ  al-Ma‘ani, Al-Alusi menafsirkan QS. al-‘Ankabut 

: 41 dengan pendekatan yang komprehensif, yang memadukan 

aspek kebahasaan, rasional, serta dimensi batiniah. Ayat ini 



803 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

memuat perumpamaan tentang orang-orang yang menjadikan 

pelindung selain Allah, yang diibaratkan seperti laba-laba yang 

membangun rumahnya sendiri, padahal rumah tersebut 

merupakan yang paling rapuh di antara segala rumah. 

Al-Alusi tidak membatasi penafsiran ayat ini pada makna 

lahiriah semata, yakni gambaran logis tentang lemahnya 

ketergantungan manusia kepada selain Allah, tetapi juga 

menyingkap makna batin yang terkandung di balik 

perumpamaan tersebut. Laba-laba dipahami tidak hanya sebagai 

makhluk kecil dengan rumah yang rapuh, melainkan sebagai 

simbol kondisi spiritual manusia yang menggantungkan diri 

pada selain Allah. Dengan demikian, rumah laba-laba menjadi 

metafora bagi bangunan keyakinan yang tidak berlandaskan 

tauhid sejati. 

Dalam dimensi sufistik, Al-Alusi menonjolkan unsur isyari, 

yaitu penafsiran yang memandang simbol-simbol Qur’ani 

sebagai isyarat terhadap realitas ruhani. Pendekatan simbolik ini 

tidak dimaksudkan untuk menafikan makna literal ayat, 

melainkan untuk memperluas cakrawala pemaknaan dengan 

menghadirkan dimensi spiritual yang lebih dalam (Muhammad 

Rifan Fadillah, 2025). Oleh karena itu, penafsiran Al-Alusi tetap 

berangkat dari makna zahir, namun berkembang menuju 

pemahaman batin yang berorientasi pada kesadaran ruhani. 

Selain itu, Al-Alusi juga menautkan ayat ini dengan konsep 

tazkiyah al-nafs. Ketergantungan kepada selain Allah dipandang 

sebagai bentuk kelemahan batin yang mengotori kemurnian jiwa 

manusia. Karena itu, ia menegaskan pentingnya penyucian jiwa 

dari berbagai keterikatan duniawi agar manusia mampu 

mencapai tauhid yang murni dan ketergantungan total kepada 

Allah. 



804 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Lebih jauh, Al-Alusi mengaitkan makna ayat dengan dimensi 

ma‘rifah, yakni pengetahuan ilahiah yang hanya dapat dicapai 

melalui penyaksian batin. Menurutnya, hanya mereka yang telah 

mencapai tingkat ma‘rifah yang mampu menyadari kelemahan 

makhluk dan kekuasaan mutlak Allah secara hakiki, karena 

pengetahuan semacam ini tidak cukup diperoleh melalui nalar 

rasional semata, tetapi menuntut pengalaman spiritual yang 

mendalam. 

Berdasarkan deskripsi penafsiran di atas, penafsiran Al-Alusi 

terhadap dapat dianalisis sebagai bagian dari tafsir sufistik, 

meskipun coraknya tidak bersifat mistikal murni sebagaimana 

yang ditemukan dalam tafsir Al-Qusyairi atau Ibn ‘Arabi. Corak 

sufistik Al-Alusi lebih bersifat moderat dan integratif, karena 

tetap mempertahankan kerangka rasional dan kebahasaan 

dalam menyingkap makna ayat. Pendekatan simbolik yang 

digunakan Al-Alusi menunjukkan adanya upaya 

mempertemukan makna zahir dan makna batin secara 

harmonis. Hal ini menegaskan bahwa penafsiran Al-Qur’an, 

dalam pandangannya, tidak cukup berhenti pada dimensi 

tekstual dan rasional, tetapi perlu dilengkapi dengan dimensi 

spiritual agar pesan ilahi dapat dipahami secara utuh. 

Secara analitis, penafsiran Al-Alusi terhadap ayat ini 

mengandung empat unsur utama tafsir sufistik. Pertama, unsur 

isyari yang tercermin dalam pemaknaan simbol laba-laba dan 

rumahnya sebagai representasi kondisi batin manusia yang 

bergantung kepada selain Allah. Kedua, unsur tazkiyah al-nafs 

yang menekankan pentingnya penyucian jiwa dari berbagai 

keterikatan duniawi sebagai prasyarat penguatan tauhid. Ketiga, 

unsur ma‘rifah, yakni pengetahuan ilahiah yang melampaui 

capaian nalar rasional dan hanya dapat diperoleh melalui 

pengalaman ruhani. Keempat, nilai etis-spiritual yang 



805 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

mengarahkan pembaca pada penguatan kebergantungan kepada 

Allah dan pembentukan kesadaran moral yang lebih mendalam. 

Keempat unsur ini menunjukkan bahwa Al-Alusi tidak 

memisahkan secara dikotomis antara dimensi rasional dan 

spiritual dalam penafsiran Al-Qur’an. Sebaliknya, ia berupaya 

menyatukan keduanya dalam satu kerangka pemahaman yang 

saling melengkapi, sehingga makna ayat tidak hanya dipahami 

secara intelektual, tetapi juga dihayati secara eksistensial dan 

spiritual. 

Untuk memperjelas posisi corak sufistik Al-Alusi dalam 

tradisi tafsir, penafsiran tersebut perlu dibandingkan dengan 

karya tafsir sufistik lain yang representatif, seperti tafsir Al-

Qusyairi dalam Laṭ a’if al-Isharat dan tafsir mistikal-filosofis Ibn 

‘Arabi dalam Tafsir al-Qur’an al-Karim. Al-Qusyairi cenderung 

menempatkan makna isyari sebagai fokus utama penafsiran, 

dengan penekanan kuat pada isyarat spiritual dan pengalaman 

batin, sementara Ibn ‘Arabi melangkah lebih jauh dengan 

mengarahkan penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an pada spekulasi 

metafisik dan kosmologis yang berakar pada pengalaman 

mistikal. 

Berbeda dari keduanya, Al-Alusi tetap menjadikan makna 

zahir, analisis kebahasaan, dan rasionalitas sebagai fondasi 

penafsiran, kemudian memperluasnya dengan makna batin 

secara proporsional dan terkendali. Makna isyari dalam Ruḥ  al-

Ma‘ani tidak berfungsi untuk menafikan makna literal ayat, 

melainkan untuk memperdalam pesan etis dan spiritualnya 

tanpa keluar dari kerangka syariat dan nalar. Posisi ini 

menegaskan bahwa corak sufistik Al-Alusi bersifat integratif 

dan moderat, berada di antara rasionalitas tafsir klasik dan 

kecenderungan mistikal dalam tafsir sufistik ekstrem. 



806 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Dari keseluruhan pembahasan di atas, dapat disimpulkan 

bahwa penafsiran Al-Alusi terhadap QS. al-‘Ankabut: 41 dalam 

Ruḥ  al-Ma‘ani merepresentasikan tafsir sufistik yang moderat 

dan holistik. Meskipun Al-Alusi dikenal sebagai mufasir yang 

rasional dan teologis, ia tetap memberikan ruang yang luas bagi 

makna batin dan pengalaman ruhani dalam penafsirannya. 

Dengan menyatukan nalar, bahasa, dan spiritualitas, Al-Alusi 

menunjukkan bahwa rasionalitas ilmiah dan kedalaman spiritual 

bukanlah dua hal yang saling bertentangan, melainkan saling 

melengkapi dalam menyingkap pesan ilahi secara utuh. 

 
PENUTUP 

Penafsiran Al-Alusi terhadap QS. al-‘Ankabut: 41 dalam Ruḥ 

al-Ma‘ani menunjukkan corak tafsir yang integratif dan moderat, 

dengan memadukan makna zahir, analisis rasional-kebahasaan, dan 

pendalaman makna sufistik secara seimbang. Perumpamaan rumah 

laba-laba dipahami tidak hanya sebagai gambaran tekstual tentang 

kerapuhan sandaran kaum musyrik, tetapi juga sebagai argumen 

teologis yang menegaskan ketauhidan dan kelemahan fundamental 

segala bentuk ketergantungan kepada selain Allah. Melalui 

pendekatan balaghah dan rasionalitas, Al-Alusi menampilkan 

perumpamaan ini sebagai kritik logis dan edukatif terhadap syirik. 

Pada sisi batiniah, Al-Alusi menafsirkan rumah laba-laba 

sebagai simbol kondisi spiritual manusia yang bergantung kepada 

ghairullah, sehingga ayat ini mengandung pesan sufistik tentang 

pentingnya tazkiyah al-nafs, tawakkul, dan pencapaian ma‘rifah. 

Pendekatan isyari yang digunakannya tidak menafikan makna literal 

ayat, melainkan memperdalam pesan etis dan spiritualnya dalam 

kerangka syariat. Dengan demikian, tafsir Al-Alusi 

merepresentasikan tafsir sufistik yang holistik, di mana nalar, 



807 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

bahasa, dan spiritualitas saling melengkapi dalam menyingkap 

pesan tauhid secara utuh 

 
DAFTAR PUSTAKA      

Al-Alusi, Abu Al-Sana Shihabuddin Al-Sayyid Mahmud. Ruh Al 

Ma’ani Fi Tafsir Al Qur’an Al Azim Wa Al Sab’ul Masani. 

Jilid 1. Beirut: Dar Al Kutub Al Ilmiyah, 1994. 

Ariyadri, Acep. “Epistemologi Corak Tafsir Sufistik.” Ulumul 

Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, No. 1 (Mei 

2022): 1–17. Https://Doi.Org/10.58404/Uq.V2i1.89. 

Asfar, Khaerul. “Tafsir Sufistik (Al-Isyari) Perspektif Teoretis.” Al-

Wajid: Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 1, No. 1 (Juli 2020). 

Https://Doi.Org/10.30863/Alwajid.V1i1.742. 

Baidan, Nashruddin. Wawasan Baru Ilmu Tafsir. Cet. 1. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2005. 

Https://Books.Google.Co.Id/Books?Id=Z-Fyjweacaaj. 

Baihaqi, Nurun Nisaa. “Karakteristik Tafsir Rūḣ Al-Ma’ani.” Al 

Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir Vol. 2, No. No. 

2 (Agustus 2022): 115–30. 

Bakri, Syamsul, Dan M. Agus Wahyudi. “The Contribution Of 

Sufism In Facing Covid-19 Pandemic.” Spiritual Healing : 

Jurnal Tasawuf Dan Psikoterapi 1, No. 2 (Juni 2021): 59–66. 

Https://Doi.Org/10.19109/Sh.V1i2.7899. 

Dr. H. Saifuddin Herlambang, Ma. Pengantar Ilmu Tafsir. Cetakan I. 

Banguntapan Bantul Di Yogyakarta: Penerbit Samudra 

Biru (Anggota Ikapi), 2020. 

Dr. Muhammad Husain Al-Dzahabi. Tafsir Al-Quran: Sebuah 

Pengantar. Cet. 1. Disunting Oleh Muhammad Rasywan. 

Diterjemahkan Oleh M Nur Prabowo S. Sewon Bantul 

Yogyakarta: Baitul Hikmah Press, 2016. 



808 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Dzakiyuddin, Ahmad Khafif, Dan Adi Bimantara. Dimensi Isyari 

Dalam Tafsir Ruhul Ma’ani Karya Al-Alusi. 8 (2024). 

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian 

Kualitatif.” Humanika 21, No. 1 (April 2021): 33–54. 

Https://Doi.Org/10.21831/Hum.V21i1.38075. 

Hakim, Lukman, Dan Fatimatuzzuhra Fatimatuzzuhra. 

“Menyingkap Makna Amtsal Laba-Laba Dalam Al-

Qur’an.” Tafse: Journal Of Qur’anic Studies 7, No. 1 (Juni 

2022): 21. Https://Doi.Org/10.22373/Tafse.V7i1.12530. 

Kosasih, Ade. “Epistemosufi: Rahasia Ilmu Dalam Pandangan 

Sultanul-Auliya Al-Jailani.” Kabuyutan: Jurnal Kajian Ilmu 

Sosial Dan Humaniora Berbasis Kearifan Lokal 3, No. 2 (Juli 

2024): 129–35. 

Https://Doi.Org/10.61296/Kabuyutan.V3i2.258. 

Kusroni, Kusroni, Abdul Hamid Majid, Dan Siti Aida. “Dimensi 

Sufistik Dalam Penafsiran Sayyid Muhammad Bin Alawi 

Al-Maliki: Telaah Atas Kitab Muhammad Al-Insan Al-

Kamil.” Kaca (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu 

Ushuluddin 13, No. 1 (Februari 2023): 45–72. 

Https://Doi.Org/10.36781/Kaca.V13i1.378. 

Lestari, Lenni. “Epistemologi Corak Tafsir Sufistik.” Jurnal 

Syahadah Vol. 2, No. No. 1 (April 2014): 1–28. 

M. Yunus, Badruzzaman. “Pendekatan Sufistik Dalam 

Menafsirkan Al-Quran.” Syifa Al-Qulub 2, No. 1 (Juli 2017): 

1–12. Https://Doi.Org/10.15575/Saq.V2i1.2384. 

Mubarok, Hayyul, Setya Yuwana Sudikan, Dan Anas Ahmadi. 

“Ekspresi Sufistik Modern Dalam Pandangan Pelaku Sufi 

Di Desa Ko’olan, Blega,Bangkalan: Kajian 

Hermeneutikaprofetik.” Al-Fikrah: Jurnal Studi Ilmu 

Pendidikan Dan Keislaman Vol. 8, No. No. 1 (Juni 2025): Hal. 

8. Https://Doi.Org/10.36835/Al-Fikrah.V8i1.362. 



809 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Mubarok, Muhammad Fajri. “Pemikiran Sufistik Dan 

Ketarekatannya.” Jurusan Manajemen Pendidikan Islam – 

Universitas Ptiq Jakarta, 2024, Hal 3. 

Muhammad Quraish Shihab, Dan Ihsan Ahli Fauzi. Membumikan 

Al-Quran: Fungsi Dan Peran Wahyu Dalam Kehidupan 

Masyarakat. Edisi Ke-1. Bandung: Mizan, 2013. 

Muhammad Rifan Fadillah. Menguak Khazanah Al-Qur’an: Integrasi 

Ulumul Qur’an, Metode Tafsir Dan Pendekatan Sufi Dalam 

Penelitian Tafsir Tematik. Vol. 1, No. No. 5 (September 

2025). Https://Journal.Journeydigitaledutama.Com. 

Muttaqin, Sufyan. “Tafsir Batin Dalam Perspektif Sufi: Studi 

Analisis Terhadap Metode Tafsir Al-Qur’an Dalam Karya 

Abu Abd Al-Rahman Al-Sulami.” Pendas : Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Dasar Volume 10, No. Nomor 02 (September 

2025). 

Https://Journal.Unpas.Ac.Id/Index.Php/Pendas/Article

/View/26610/16125. 

Nur, Muhammmad Syawwaluddin, Ahmad Isnaeni, Dan 

Masruchin Masruchin. “Ghaflah Dan Counterterm-Nya 

Dalam Al-Qur’an Menurut Tafsir Fi Ẓilal Al-Qur’an.” 

Global Education Journal 2, No. 2 (Mei 2024): 123–38. 

Https://Doi.Org/10.59525/Gej.V2i2.354. 

Rahmawati, Rahmawati. “Memahami Ajaran Fana, Baqa Dan 

Ittihad Dalam Tasawuf.” Articles. Al-Munzir 7, No. 2 

(November 2014): 73–80. 

Https://Doi.Org/10.31332/Am.V7i2.280. 

Redaksi, Redaksi. “Tafsir Surah Al-‘Ankabut Ayat 41-44, 

Perumpamaan Orang Kafir.” Dalam Tafsir Tahlili. Tafsir 

Al-Qur’an, 26 Mei 2021. Https://Tafsiralquran.Id/Tafsir-

Surah-Al-Ankabut-Ayat-41-44/. 



810 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991                              Annisa Eka Maulia, et all 

 

Rozak, Moch Sya’ban Abdul, Deni Albar, Dan Badruzzaman M 

Yunus. “Metodologi Khusus Dalam Penafsiran Al-

Qur`An Oleh Al-Alusi Al-Baghdadi Dalam Kitab Tafsir 

Ruh Al-Ma’ani.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, No. 1 

(2021): 22. 

Samosir, Khodijah, Dan Hasani Ahmad Said. “Metodologi Tafsir 

Modern - Kontemporer Di Indonesia.” Al Furqan: Jurnal 

Ilmu Al Quran Dan Tafsir Vol 5, No. No 2 (2022). 

Setiawan, Dede, Dan Silmi Mufarihah. “Tawakal Dalam Al-Qur’an 

Serta Implikasinya Dalam Menghadapi Pandemi Covid-

19.” Jurnal Online Studi Al-Qur An 17, No. 01 (Januari 2021): 

1–18. Https://Doi.Org/10.21009/Jsq.017.1.01. 

Shihab, M. Quraish. Rasionalitas Al-Quran: Studi Kritis Atas Tafsir Al-

Manar. Cetakan 1. Jakarta: Lentera Hati, 2006. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. Cetakan 

Ke-19. Bandung: Penerbit Alfabeta, 2020. 

Tegar, Muhammad. “Kritik Sosial Dalam Surat Al-‘Ankabut Ayat 

41 Tentang Syirik Kepada Allah Subhanahu Wa Ta’ala 

(Telaah Kitab ‘Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, Manhaj’ 

Karya Wahbah Zuhaili).” Universitas Muhammadiyah 

Surakarta, 2023. 

Http://Eprints.Ums.Ac.Id/Id/Eprint/109029. 

Yahya, Muhammad, Muhammad Rijal Maulana, Eni Zulaiha, Dan 

Edi Komarudin. “Karakteristik Tafsir Sufistik Indonesia.” 

Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, No. 1 (Februari 2022): 25–

34. Https://Doi.Org/10.15575/Jis.V2i1.15786. 

 


