777

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan

Kemasyarakatan
Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
E-ISSN: 2715-5420

Isyarat Sufistik Dalam Penafsiran Surat Al-
Ankabut : 41 Kajian Tafsir Ruh Al — Ma’ani

Annisa Eka Maulia", Septiawadi’, Ahmad Muttaqin’
" Fakultas Ushuluddin UIN Raden Intan Lampung

*Email annisackamaulidia86@gmail.com
septiawadi80@gmail.com

ahmadmuttaqgien@radenintan.ac.id

Keywords : Abstract
Sufi Exegesis; This study is motivated by the need to explore the spiritual
Surah A dimension in Qur’anic interpretation, which is often overlooked in

purely rational or textual approaches. Surabh Al-‘Ankabut verse

Ankabnt: 4; 41 contains the parable of the spider’s house, which many
AlL-Alusi; commentators, including Al-Alusi in Rub al-Ma'‘ani, interpret as
o . asymbol of human weakness when relying on anything other than

Rub al-Ma'ani; Allah. The purpose of this research is to reveal the Sufistic
Modern indications contained in Al-Alusi’s interpretation of this verse and
Relevance to understand how spiritual values are articulated throngh his Sufi
excegetical approach. This research employs a qualitative method

with a library research design and content analysis of the Rub al-

Ma‘ani text. The findings show that Al-Alusi interprets the

parable of the spider’s house not only as a rational synbol of fragile

Jaith but also as a Sufistic sign of the transience of the world and

the necessity of tawhid as the foundation of human spirituality.

Through his Sufi approach, Al-Alusi emphasizes the inner

meaning of the verse, guiding bumans to detach from worldly

dependencies and to surrender fully to Allah. These findings are

relevant to  modern contexts, particularly in  understanding

contemporary practices of tawassul, where Al-Alusi’s sufistic

insights provide boundaries that define tawassul as merely a means

to approach Allah and warn against deviations that occur when

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all


https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:annisaekamaulidia86@gmail.com
mailto:septiawadi80@gmail.com
mailto:ahmadmuttaqien@radenintan.ac.id

778

intermediaries become objects of spiritual dependence beyond the
principles of tawhid. Thus, Al-Alusi’s sufistic exegesis not only
enriches the interpretation of the verse but also offers an ethical
perspective for preserving the purity of tawhid and addressing

modern issues of materialism and spiritnal crisis.

Kata Kunci :
Tafsir Sufistik;
Surat Al-
Ankabut: 41,
Al-Alusi;

Rub al-Ma'‘ani;
Relevansi Modern

Abstrak

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuban untuk menggali
dimensi spiritual dalam penafsiran Al-Qur'an yang sering sekali
terabaikan dalam pendekatan rasional dan tekstual semata. Surat
Al-Ankabut ayat 41 memnat perumpamaan tentang rumab
laba-laba yang oleh para mufasir, termasnk Al-Alusi dalam Rub
al-Ma'ani, dimaknai sebagai simbol kelemahan ketergantungan
manusia kepada selain Allab. Tujuan penelitian ini adalah untuk
mengungkap isyarat sufistik yang terkandung dalam penafsiran
ayat tersebut serta memahami bagaimana nilai-nilai spiritnal
diartikulasifan melalui pendekatan tafsir sufistik Al-Alusi.
Metode yang digunakan adalah penelitian Runalitatif dengan
pendekatan studi pustaka dan analisis isi terbadap teks tafsir Rub
al-Ma'ani. Hasil penelitian menunjukkan babwa Al-Alusi
menafsirkan perumpanmaan rumah laba-laba tidak hanya sebagai
simbol rasional tentang kerapuhan iman, fetapi juga sebagai
isyarat sufistik tentang Refanaan dunia dan pentingnya tanhid
sebagai  fondasi  spiritual  manusia.  Melalui  pendekatan
sufistiknya, Al-Alusi menekankan makna batiniah dari ayat
yang mengarabkan manusia untuk melepaskan Retergantungan
pada selain Allah dan berserah diri sepenubnya kepada-Nya.
Temnan ini relevan dengan konteks modern, terutama dalam
melihat praktik tawasul masa kini, di mana nilai sufistik Al-
Alusi memberikan batasan babwa tawasul hanya berfungsi
sebagai wasilah menuju Allah dan dapat menyimpang ketika
perantara  djadikan  objek  Retergantungan  spiritual  yang
melampani prinsip tanhid. Dengan demikian, tafsir sufistik Al-
Alusi tidak hanya memperkaya pemabaman terhadap ayat, tetapi
Juga menawarkan perspektif etis dalam menjaga kemurnian tanhid
serta menghadirkan solusi atas problem materialisme dan krisis
spiritual dalam kehidupan kontemporer.

Article History :

Received : Accepted :
02 November 2025 25 Desember 2025

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



779

PENDAHULUAN
Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam senantiasa menjadi

sumber inspirasi dan pedoman hidup yang dipahami melalui
berbagai corak penafsiran. Dalam sejarah tafsir, muncul beragam
pendekatan seperti tafsir bi al-ma’tsur, tafsir bi al-ra’yi, tafsir fighi,
tafsir falsafi, hingga tafsir sufistik (Muhammad Quraish Shihab dan
Thsan Ahli Fauzi, 2013). Dari sekian banyak corak tersebut, tafsir
sufistik memiliki kekhasan tersendiri karena menyoroti aspek
lahiriah teks, tetapi juga memberikan dimensi spiritual yang
memperkaya pemahaman keagamaan.

Dari sekian banyak corak tersebut, tafsir sufistik memiliki
kekhasan tersendiri karena berusaha menggali makna batiniah
(isyarat) dari ayat-ayat al-Qur’an. Tafsir ini tidak sekadar menyoroti
aspek lahiriah teks, tetapi juga memberikan dimensi spiritual yang
memperkaya pemahaman keagamaan.

Salah satu ayat yang sering mendapat perhatian dalam kajian
tafsir adalah Surat al-‘Ankabut ayat 41. Ayat ini memuat
perumpamaan tentang orang-orang yang mengambil pelindung
selain Allah, yang diibaratkan seperti laba-laba yang membuat
rumah. Secara lahiriah, ayat ini menegaskan rapuhnya perlindungan
selain Allah. Namun, dalam tradisi tafsir sufistik, perumpamaan
tersebut juga ditarik ke dalam makna batiniah yang lebih dalam,
yaitu simbol kelemahan spiritual manusia ketika bersandar kepada
selain Allah.

Salah satu mufasir yang memberikan perhatian mendalam
terhadap ayat ini adalah al-Alusi melalui karya monumentalnya Ruh
al-Ma‘ani. Selain penjelasan secara tekstual, al-Alusi menghadirkan
lapisan penafsiran sufistik yang menyoroti makna simbolis rumah
laba-laba sebagai lambang kerapuhan ketergantungan manusia
pada selain Allah. Tafsir semacam ini termasuk ke dalam kategori

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



780

tafsir isyari, yaitu penafsiran yang menyingkap makna batin di balik
teks ayat (Moch Sya’ban Abdul Rozak at. all, 2021).

Dalam konteks kehidupan modern, pesan ayat ini menjadi
semakin relevan. FEra globalisasi dan kemajuan teknologi membuat
manusia kerap menaruh harapan besar pada kekuatan materi,
rasionalitas, atau jaringan sosial(Khodijah Samosir dan Hasani
Ahmad Said, 2022). Namun, krisis identitas, ketergantungan
berlebih pada media sosial, rapuhnya relasi kemanusiaan, serta
lemahnya spiritualitas menunjukkan bahwa “rumah” yang
dibangun manusia modern kerap kali tidak lebih kokoh daripada
sarang laba-laba. Oleh sebab itu, penafsiran sufistik yang
menckankan pentingnya ketergantungan mutlak kepada Allah
hadir sebagai tawaran refleksi untuk mengatasi kegelisahan spiritual
di tengah modernitas.

Fenomena globalisasi juga membawa manusia pada pola
hidup yang serba instan dan kompetitif. Banyak orang menilai
keberhasilan hanya dari indikator materi: jabatan, kekayaan, atau
popularitas. Padahal, ketergantungan yang berlebihan pada aspek-
aspek duniawi justru membuat manusia rentan mengalami stres,
kegelisahan, bahkan kehampaan batin (Hayyul Mubarok, et. all,
2025). Di sinilah pesan sufistik al-Alusi menemukan signifikansinya
kehidupan tanpa sandaran spiritual sejati ibarat rumah laba-laba,
rapuh dan mudah hancur diterpa ujian.

Dimensi sufistik dalam tafsir ini menekankan perlunya sikap
tawakal, yaitu berserah diri sepenuhnya kepada Allah setelah
berikhtiar. Tawakal tidak berarti pasif, melainkan mengarahkan
manusia agar tidak terjebak pada ilusi kekuatan duniawi (Dede
Setiawan dan Silmi Mufarihah, 2021). Ketika manusia berusaha
dengan maksimal lalu berserah diri sepenuhnya kepada Allah, ia
akan memperoleh ketenangan batin yang tidak bisa diberikan oleh
harta atau kekuasaan. Dalam era modern, sikap ini menjadi kunci

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



781

agar manusia tetap kokoh menghadapi dinamika globalisasi yang
setba cepat. Dengan tawakal, manusia dapat menjaga
keseimbangan antara usaha lahiriah dan ketenangan batiniah.

Dengan demikian, kajian terhadap penafsiran sufistik Surat al-
‘Ankabut ayat 41 oleh al-Alusi tidak hanya bernilai historis, tetapi
juga relevan sebagai pedoman spiritual bagi manusia modern.
Pesan tentang rapuhnya ketergantungan pada selain Allah sekaligus
menjadi kritik terhadap pola hidup modern yang cenderung
materialistis dan hedonis. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya
menggali lebih dalam isyarat sufistik dari tafsir Rub al-Ma‘ani serta
menghubungkannya dengan kondisi spiritual masyarakat
kontemporer. Kajian ini juga diharapkan dapat memberikan
kontribusi dalam pengembangan studi tafsir, khususnya dalam
memahami peran tafsir sufistik sebagai salah satu pendekatan
penting dalam mengungkap pesan-pesan spiritual al-Qur’an.
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menambah khazanah
akademik, tetapi juga memberikan relevansi praktis bagi kehidupan
spiritual umat Islam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian kepustakaan (library research), karena seluruh data yang
dianalisis bersumber dari literatur tafsir, kitab klasik, dan karya
ilmiah modern (Muhammad Rijal Fadli, 2021). Pendekatan ini
dipilih untuk menggali dan memahami makna sufistik yang
terkandung dalam penafsiran Al-Alusi terhadap Surat Al-‘Ankabut
ayat 41 sebagaimana termuat dalam Ruh al-Ma‘ani. Sumber data
terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer penelitian
ini adalah kitab Ruh al-Ma‘ani karya Al-Alusi, terutama pada bagian
penafsiran Surat Al-‘Ankabut ayat 41. Sedangkan data sekunder
meliputi berbagai kitab tafsir lain seperti Tafsir al-Qusyairi, Tafsir
al-Zamakhsyari, serta buku-buku tasawuf dan artikel ilmiah yang

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



782

berkaitan dengan tema sufistik dan tafsir isyari.
Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran

literatur, pembacaan mendalam, dan pencatatan sistematis
terhadap bagian-bagian teks yang relevan dengan tema penelitian.
Selanjutnya, data dianalisis menggunakan metode analisis isi
(content analysis) dengan pendekatan deskriptif-analitis, yaitu
mendeskripsikan pandangan Al-Alusi secara sistematis dan
menafsirkan isyarat-isyarat sufistik yang muncul dalam tafsirnya.
Analisis dilakukan melalui tiga tahap: (1) identifikasi teks yang
memuat penafsiran sufistik, (2) interpretasi makna isyari yang
terkandung, dan (3) penarikan relevansi nilai-nilai sufistik terhadap
konteks kehidupan modern (Sugiyono, 2020).

Penelitian ini juga memperkuat landasan teoritisnya dengan
mengkaji beberapa penelitian terdahulu yang relevan. Studi yang
dilakukan oleh Ahmad Khafif Dzakiyuddin dan Adi Bimantara
betjudul “Dimensi Isyari dalam Tafsir Rubul Ma'ani Karya Al-Alusi”
menunjukkan bahwa Rub al-Ma'‘ani memiliki corak isyari yang kuat,
terutama dalam menyingkap makna batiniah ayat-ayat Al-Qur’an.
(Ahmad Khafif Dzakiyuddin dan Adi Bimantara, 2020). Penelitian
Khaerul Asfar dalam “Tafsir Sufistik (Al-Isyari) Perspektif Teoretis”
menjelaskan bahwa tafsir sufistik bertujuan menggali lapisan
spiritual teks Al-Qur’an yang tidak tampak pada permukaan
literalnya (Khaerul Asfar, 2020). Sementara itu, Muhammad Tegar
dalam Thesis Skripsi yang berjudul “Kritik Sosial dalam Surat Al-
Ankabut Ayat 41” menyoroti aspek sosial dari perumpamaan laba-
laba, yang dapat dikontraskan dengan penekanan sufistik dalam
penelitian ini (Muhammad Tegar, 2023). Adapun Kusroni dkk.
melalui kajian “Dimensi Sufistik dalam Penafsiran Sayyid Mubammad
Al-Maliki” menegaskan pentingnya spiritualitas dalam memahami
makna hakiki Al-Qur’an (Kusroni Kusroni, et. all, 2023).

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



783

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, kajian ini
secara khusus menyoroti penafsiran Al-Alusi terhadap Surat Al-
‘Ankabut ayat 41 dan menelusuri isyarat sufistik di dalamnya,
sekaligus menekankan relevansi nilai-nilai spiritual tersebut
terhadap kehidupan modern yang cenderung materialistik. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
dalam memperkaya khazanah tafsir sufistik dan menunjukkan
aktualitasnya dalam membangun kesadaran spiritual di era
globalisasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Tafsir Sufistik

Kata sufistik erat kaitannya dengan dunia tasawuf dan para sufi
yang berupaya menyucikan diri dari ketergantungan terhadap dunia
lahiriah demi mencapai kedekatan dengan Allah SWT. Istilah
tasawuf berasal dari bahasa Arab “fashawwafa—yatashawwafu—
tashawwnf” yang secara etimologis berarti “berbulu banyak”.
Sebagian ulama berpendapat bahwa kata fasawuf berasal darti shuf
(bulu domba) yang melambangkan kesederhanaan dan kezuhudan
para sufi. Pendapat lain mengaitkannya dengan kata shafa’
(kemurnian hati), atau dengan istilah Ab/ al-Shuffah, yaitu para
sahabat Nabi yang hidup sederhana di serambi masjid dan
meninggalkan dunia untuk beribadah serta mendekatkan diri
kepada Allah (Syamsul Bakri dan M. Agus Wahyudi, 2021). Pada
hakikatnya, tasawuf merupakan upaya penyucian jiwa (fazkéyat al-
nafs) melalui tahapan spiritual (aqamat) agar seorang hamba dapat
mendekat sedekat-dekatnya kepada Sang Pencipta, dengan
menahan dorongan hawa nafsu dan meneladani akhlak terpuji.

Secara etimologis, istilah Zafsir sufistif terdiri dari dua kata: zafsir
dan sufistik. Kata fafsir berarti penjelasan, penyingkapan, atau
penerangan terhadap makna yang tersembunyi. Dalam konteks

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



784

ilmu Al-Qur’an, tafsir diartikan sebagai upaya memahami dan
menyingkap makna ayat-ayat Al-Qur’an sesuai dengan kaidah
kebahasaan, tujuan syariat, dan pesan-pesan ilahiah yang
dikandungnya (Dr. H. Saifuddin Herlambang, MA, 2020).
Sementara istilah sufistik berasal dari kata Zasawuf, yaitu ajaran dan
praktik spiritual Islam yang menekankan penyucian jiwa,
pengendalian hawa nafsu, dan pencapaian kedekatan kepada Allah
SWT (taqarrub ilallah). Secara terminologi, tafsir sufistik dapat
dipahami sebagai corak penafsiran Al-Qur’an yang berlandaskan
pada pendekatan spiritual dan intuitif untuk menyingkap makna
batin (isyari) dari ayat-ayat suci, sebagaimana dipahami oleh para
sufi yang menempubh jalan penyucian diri (salik) (Muhammad Fajri
Mubarok, 2024).

Tafsir sufistik lahir dari pandangan kaum sufi bahwa Al-
Qur’an tidak hanya mengandung makna lahiriah (zahir), tetapi juga
makna batiniah (bathin) yang dapat disingkap oleh hati yang suci
dan jiwa yang telah mencapai kedekatan dengan Allah. Menurut al-
Qusyairi dalam Latha’if al-Isyarat, Al-Qur’an memiliki lapisan-
lapisan makna yang berbeda, di mana makna terdalam hanya dapat
diakses oleh orang-orang yang hatinya tersinari cahaya ma‘rifat.
Karena itu, tafsir sufistik tidak berhenti pada pemahaman tekstual
atau rasional semata, tetapi berusaha menyingkap dimensi simbolik
dan spiritual dari firman Allah SWT. Penafsiran ini bukan hasil
pendapat bebas, melainkan diperoleh melalui rasa rohani, ilham,
dan kasyf (penyingkapan batin) yang muncul setelah penempuh
jalan spiritual melalui proses panjang tazkiyah dan riyadhah
(disiplin spiritual) (Badruzzaman M. Yunus, 2017).

Secara epistemologis, tafsir sufistik berpijak pada tiga sumber
utama pengetahuan, yakni wahyu (naql), akal (‘aql), dan intuisi
spiritual (dzauq). Wahyu berfungsi sebagai otoritas kebenaran yang
absolut, akal berperan menalar struktur bahasa dan konteks ayat,

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



785

sedangkan intuisi spiritual berfungsi menyingkap makna-makna
batin yang tidak dapat dijangkau oleh nalar semata. Integrasi ketiga
sumber ini menunjukkan bahwa epistemologi tafsir sufistik bersifat
transendental partisipatif: pengetahuan tidak hanya diperoleh
melalui analisis intelektual, tetapi juga melalui penyaksian batin
yang lahir dari hubungan eksistensial dengan Allah SWT
(Nashruddin Baidan, 2005). Oleh sebab itu, dalam pandangan para
sufi, memahami Al-Qur’an bukan hanya kegiatan kognitif, tetapi
juga pengalaman spiritual yang mendalam.

Dari  segi metodologis, tafsir sufistik menggunakan
pendekatan isyari atau metode isyarat, yakni upaya menyingkap
makna tersembunyi di balik teks yang zahir. Penafsir sufistik tetap
menghormati  kaidah bahasa dan konteks syariat, namun
memperluas horizon makna dengan menyelami kandungan
rohaniah yang terdapat dalam ayat. Prinsip dasarnya adalah bahwa
setiap makna batin harus selaras dengan makna zahir dan tidak
bertentangan dengan ajaran dasar Islam. Oleh karena itu, para sufi
menolak penakwilan yang bersifat ekstrem dan cenderung lepas
dari  makna literal. Dalam prosesnya, metode isyarl
menggabungkan analisis linguistik, simbolik, dan etis yang saling
melengkapi. Dengan demikian, metodologi tafsir sufistik
menempatkan penafsir sebagai subjek yang tidak hanya membaca
teks, tetapi juga mengalami makna teks secara spiritual (Acep
Ariyadri, 2022).

Dalam tradisi tafsir Islam, tafsir sufistik sering dikategorikan
ke dalam dua corak utama, yaitu tafsir sufi nazari (teoretis) dan
tafsir sufi isyari (praktis). Tafsir sufi nazari merupakan bentuk
penafsiran yang didasarkan pada teori-teori metafisis atau filsafat
tasawuf, di mana ayat-ayat Al-Qur’an diinterpretasikan untuk
mendukung konsep-konsep seperti wahdat al-wujud (kesatuan
wujud) dan tajalli (manifestasi Tuhan dalam alam). Tokohnya

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



786

antara lain Ibn ‘Arabi dengan karya al-Futubat al-Makkiyah dan
Fusus al-Hikam, yang menampilkan pemaknaan filosofis terhadap
ayat-ayat Al-Qur’an. Sementara itu, Zafsir sufi isyari lebih
menekankan pengalaman spiritual langsung, di mana makna batin
ayat diperoleh melalui penyucian hati dan penghayatan iman.
Corak ini terlihat dalam karya al-Sulami (Haga'ig al-Tafsir), al-
Qusyairi (Latha'if al-Isyarai), dan al-Alusi (Rub al-Ma‘ani), yang
menafsirkan Al-Qur’an dengan mengaitkan makna teks dengan
pengalaman etis dan spiritual seorang mukmin (Lenni Lestari,
2014).

Adapun unsur-unsur utama dalam tafsir sufistik mencakup
beberapa aspek penting. Pertama, »a‘rifah (pengetahuan langsung
dari Allah), yang diperoleh melalui penyaksian batin dan bukan
sekadar argumentasi rasional. Kedua, #agkzyat al-nafs atau penyucian
jiwa, sebagai prasyarat agar seseorang dapat menerima cahaya ilahi.
Ketiga, isyarah (penyingkapan makna tersembunyi), yakni
kemampuan memahami hikmah di balik ayat. Keempat, dzang dan
kasyf, yaitu pengalaman spiritual yang memungkinkan seseorang
memahami ayat secara intuitif dan eksistensial. Kelima, akblaq,
karena tujuan akhir tafsir sufistik bukan sekadar pengetahuan,
tetapi  pembentukan  kepribadian dan  moralitas  yang
mencerminkan kedekatan dengan Allah SWT. Unsur-unsur ini
menunjukkan bahwa tafsir sufistk menggabungkan antara
epistemologi, etika, dan pengalaman rohani dalam memahami teks
wahyu (Sufyan Muttaqin, 2025).

Beberapa karya yang mewakili corak tafsir sufistik antara lain
Haga'ig al-Tafsir karya Sahal al-Tustari, ‘Arais al-Bayan fi Haqa'iq al-
Qur'an karya al-Syairazi, a/-Ta'wilat al-Najmiyyah karya Najm al-Din
al-Dayah, Latha'if al-Isyarat karya al-Qusyairi, serta Ruh al-Ma'‘ani fi
Tafsir al-Qur'an al-‘Azim wa al-Sab‘ al-Matsani karya al-Alusi. Karya-
karya ini memperlihatkan upaya serius untuk menyatukan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



787

rasionalitas tafsir, kedalaman makna batin, dan keindahan spiritual
yang menjadi ciri khas ajaran tasawuf.

Secara fungsional-spiritual, tafsir sufistik memiliki peranan
ganda: sebagai sarana penyingkapan makna Al-Qur’an dan sebagai
media pembinaan rohani bagi manusia. Tujuan akhirnya bukan
hanya memahami pesan teks, tetapi menghidupkan nilai-nilainya
dalam kesadaran dan perilaku. Tafsir sufistik menuntun manusia
mencapal ihsan yakni kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap
aspek kehidupan. Dalam konteks modern, corak tafsir ini menjadi
relevan karena menawarkan keseimbangan antara intelektualitas
dan spiritualitas, antara hukum dan moral, antara pengetahuan dan
penghayatan (Muhammad Yahya, 2022). Dengan demikian, tafsir
sufistik tidak hanya memperkaya tradisi keilmuan Islam, tetapi juga
menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah sumber pencerahan batin
yang menuntun manusia menuju kedamaian, ma‘rifat, dan cinta
ilahi.

2. Tafsir Ruh al-Ma’ani

Abu Sana’ Syihab al-Din al-Sayyid Mahmd Afandi al-Alusi al-
Baghdadi adalah seorang mufassir besar asal Irak yang lahir pada
14 Sya’ban 1217 H di daerah dekat Kurkh, Irak. Nama al-Alasi
merujuk pada sebuah daerah di dekat sungai Eufrat, antara
Baghdad dan Syam, tempat keluarganya berasal. Sejak kecil ia
dididik oleh ayahnya yang merupakan ulama terkenal, serta belajar
tasawuf dari Shaikh Khalid al-Nagshabandi. Dikenal cerdas dan
berilmu luas, pada usia 13 tahun ia sudah menjadi pengajar di
sebuah universitas di Rasafah. Dalam akidah, al-Alusi mengikuti
aliran Sunni-Maturidi, sedangkan dalam figh awalnya bermadzhab
Syaft’i sebelum beralih ke Hanafi pada tahun 1248 H ketika
menjabat sebagai ketua badan wakaf al-Marjaniyyah (Abu Al-Sana
Shihabuddin Al-Sayyid Mahmud Al-Alusi, 1994).

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



788

Pada tahun 1263 H, al- Alusi diangkat sebagai mufti Baghdad.
Namun, ia lebih memilih menekuni cita-citanya untuk menulis
sebuah tafsir al-Qur’an yang mampu menjawab problematika
masyarakat. Dorongan untuk menulis tafsir semakin kuat setelah ia
mengalami sebuah mimpi bermakna pada malam Jumat bulan
Rajab 1252 H, yang ia tafsirkan sebagai perintah untuk menulis
tafsir. Ia pun mulai menyusun tafsir pada 16 Sya’ban 1252 H, di
usia 34 tahun. Tafsir monumental tersebut diberi judul Ruh al-
Ma’ani fi Tafsir al-Qur'an al-‘Adzim wa al-Sab’ al-Masani, sebuah nama
yang diberikan oleh Perdana Menteri Ali Ridho Pasha dan disetujui
al- Alusi karena sesuai dengan tujuan penulisannya.

Tafsir Ruh al-Ma’ani terdiri dari 30 jilid, pada dasarnya
termasuk ke dalam tafsir bi al-ra’yi karena dalam penafsirannya ia
banyak menggunakan ijtthad dan pemikiran rasional. Namun
demikian, al-Alusi tidak hanya mengandalkan akalnya, melainkan
juga tetap merujuk kepada al-Qut’an, hadis, pendapat ulama salaf,
dan riwayat lain sebagai pijakan dalam menafsirkan ayat. Cara yang
digunakan al-Alusi tampak memadukan penjelasan makna lahiriah
ayat dengan makna batin yang lebih mendalam, sehingga antara
makna yang tampak dan makna yang tersembunyi bisa saling
melengkapi. Dalam hal itu, ia juga menghubungkan antara
penjelasan yang bersifat teks dan riwayat dengan penjelasan yang
berdasarkan akal, pemahaman, serta pertimbangan sejarah.

Dalam metode penafsiran Al-Qur’an, al-Alusi menggunakan
metode dengan mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an dari berbagai segi,
mengikuti urutan mushaf usmani, serta menguraikan kosa kata,
makna, tujuan, dan kandungan ayat yang mencakup unsur i’jaz,
balaghah, serta keindahan susunan kalimat yang dikenal dengan
metode tahlili. Ia juga membahas istinbat hukum, dalil syariah,
norma akhlak, akidah, perintah, larangan, janji, serta munasabah

ayat dan relevansinya. Penafsirannya disajikan dengan bahasa yang

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



789

mudah dipahami, disertai pandangan ulama sebelumnya, pendapat
ahli hikmah, teori ilmiah modern, dan kajian kebahasaan. Menurut
al-Farmawi, metode ini didasarkan pada ijtthad mufasir,
sebagaimana tampak dari cara al-Alusi memaparkan hasil ijtihadnya
dengan penjelasan panjang lebar (Nurun Nisaa Baihaqi, 2022).

Corak penafsiran yang digunakan menekankan paradigma sufi
isyari, yakni corak tafsir yang lahir sebagai reaksi terhadap
kecenderungan manusia pada kehidupan duniawi. Penafsiran sufi
isyari memandang makna tersurat (zahir) dan tersirat (batin) ibarat
dua sisi mata uang yang tidak dapat dipisahkan. Al-Alusi dalam hal
ini menitikberatkan penafsiran pada makna zahir ayat terlebih
dahulu, kemudian menelusuri makna batin yang samar dan
tersembunyi di balik teks dengan pendekatan kontekstual. Pilihan
terhadap corak ini didasari oleh prinsip sufisme bahwa untuk
mencapai ilmu hakikat seseorang harus terlebih dahulu menempuh
ilmu syariat, sehingga pengungkapan makna batin suatu ayat selalu
diawali dengan pemahaman terhadap makna lahirnya.

Sebagian ulama menilai tafsir ini bercorak isyari, namun
pendapat ini dibantah al-Dzahabi yang menegaskan bahwa tafsir
tersebut tidak ditulis dengan tujuan isyari, melainkan termasuk Zafsir
bi al-rakyi al-mabmud (tafsir berdasarkan ijtthad yang terpuji).
Menurutnya, tafsir ini lebih menitikberatkan pada penafsiran ayat
sesuali makna lahir dengan tetap memperhatikan riwayat yang
sahih, meskipun sesekali al-Alusi juga memberi penafsiran isyari.
Ali al-Sabuni pun menilai al-Alusi memberi perhatian pada aspek
isyari, balaghah, dan bayan, serta menyebut bahwa tafsirnya dapat
dijadikan rujukan dalam kajian &/ al-riwayah, bi al-dirayah, dan
isyarah. Abu Syuhbah dan al-Dzahabi memandang tafsir ini
istimewa karena berhasil menghimpun berbagai pendapat
mufassir, dilengkapi kritik dan tarjih, sementara Rasyid Ridha

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



790

bahkan menilai al-Alusi sebagai mufassir terbaik di kalangan ulama
muta’akhirin berkat keluasan ilmunya (M. Quraisy Shihab, 2000).

Keistimewaan tafsir ini terlihat dari perhatian al-Alusi
terthadap ilmu-ilmu Al-Qur’an seperti nahwu, balaghah, qira’at,
asbab al-nuzul, dan munasabah. Ia juga bersikap ketat terhadap
riwayat Isra’iliyat, sering kali menolak atau mengkritisinya,
sebagaimana saat menafsirkan surat Hud ayat 38. Dalam
membahas ayat-ayat hukum, al-Alusi tidak condong kepada
mazhab tertentu, tetapi menyebutkan berbagai pendapat fiqgih yang
ada. Meski memiliki banyak kelebihan, tafsir ini tidak lepas dari
kritik, di antaranya kecenderungan al-Alusi untuk terlalu
berpanjang lebar dalam pembahasan nahwu schingga kadang
melebar dari fokus penafsiran.

3. Makna Zahir Surat al-‘Ankabut: 41

Surat al-‘Ankabut adalah surat ke-29 yang terdiri atas 69 ayat,
termasuk dalam kategori surat Makkiyyah. Nama al-‘Ankabut
diambil dari perumpamaan laba-laba yang terdapat pada ayat 41,
sekaligus menjadi ciri khas dan inti pesan dari surat ini (Redaksi
2021). Secara zahir (lahiriah atau tekstual), Surat al-‘Ankabut ayat
41 menggambarkan perumpamaan yang sangat kuat tentang
kelemahan orang-orang musyrik yang menjadikan selain Allah
sebagai pelindung dan tempat bergantung. Allah berfirman:

o oo by By 238 S S 1 035 5 51 3
(£1) o3alas 13968 P &8 e2d

Artinya: “Perumpamaan orang-orang yang menjadikan selain Allah
sebagai pelindung adalah seperti laba-laba betina yang membuat rumah.

Sesungoubnya rumabh yang paling lemab ialah rumab laba-laba. Jika mereka
tabu, (niscaya tidak akan menyembabnya).” (QQS. al-‘Ankabut: 41)

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



791

Dari makna tekstualnya, ayat ini menjelaskan bahwa orang-
orang yang menyekutukan Allah berada dalam posisi yang sama
dengan laba-laba yang membangun rumahnya dari jaring yang
lemah dan rapuh. Rumah tersebut tampak seperti tempat
berlindung, namun pada kenyataannya tidak mampu memberi
perlindungan dari panas, dingin, atau bahaya apa pun.
Perumpamaan ini menegaskan kerapuhan sandaran spiritual orang
musyrik, karena mereka menggantungkan diri kepada sesuatu yang
tidak memiliki daya dan kekuatan sedikit pun (Lukman Hakim dan
Fatimatuzzuhra, 2022).

Menurut Al-Alusi dalam Rwh al-Ma'ani, makna zahir ayat ini
mengandung pelajaran rasional dan moral yang sangat jelas. Ia
menegaskan bahwa perumpamaan laba-laba dan rumahnya
menunjukkan betapa tidak masuk akalnya ketergantungan manusia
kepada selain Allah. Dalam pandangannya, rumah laba-laba yang
tampak seperti tempat berlindung sejatinya adalah simbol dari
kelemahan absolut, sebagaimana agama dan sistem kepercayaan
orang musyrik yang dibangun di atas dasar yang rapuh. Al-Alusi
menyatakan: “Sebagaimana rumabh yang paling lemah adalah rumab laba-
laba, demikian pula agama yang paling lemah adalab penyembahan berhala”.
Dari penafsiran ini, tampak bahwa Al-Alusi menempatkan
perumpamaan tersebut dalam konteks rasional dan teologis
sekaligus. Dalam pandangannya, orang yang bertauhid diibaratkan
sebagai seseorang yang membangun rumah dengan bahan kokoh
seperti batu bata dan kapur, sedangkan orang musyrik diibaratkan
seperti laba-laba yang menenun jaring halus yang mudah hancur.

Al-Alusi menekankan bahwa perbandingan ini bukan hanya
bersifat deskriptif, tetapi juga argumentatif dan edukatif. Dengan
memperlihatkan kelemahan struktur rumah laba-laba, Al-Qur’an
hendak mengajak manusia untuk merenungi ketidakmampuan
segala sesuatu selain Allah dalam memberi manfaat atau menolak

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



792

mudarat. Dalam kerangka ini, makna zahir ayat tersebut
mengandung seruan agar manusia menyadari kebodohan spiritual
orang-orang yang menyckutukan Allah, sebagaimana ditegaskan
dalam penutup ayat, “Sekiranya mereka mengetahui (law kann
ya'lamun).” Menurut Al-Alusi, makna zahir Surat al-‘Ankabut: 41
tidak hanya menampilkan keindahan tamsil Qur’ani, tetapi juga
mewakili argumen rasional terhadap ketauhidan dan penegasan
logis atas kelemahan syirik. Ia memadukan keindahan bahasa,
kekuatan argumentasi, dan kedalaman makna, sehingga tafsirnya
menampakkan perpaduan antara nalar, etika, dan spiritualitas

dalam memahami pesan ilahi.

Temuan Hasil Penelitian
Analisis Isyarat Sufistik QS. Al-‘Ankabut: 41
a. Subjek Spiritualitas dalam Penafsiran Al-Alusi
Nilai sufistik yang terkandung dalam penafsiran Al-Alusi
terhadap Surat Al-‘Ankabut ayat 41 menonjolkan kritik tajam
terhadap ketergantungan hati kepada selain Allah (ghairullah).
Dalam perspektif tasawuf, ketergantungan semacam ini
merupakan bentuk penyimpangan dari kemurnian tauhid, karena
hati seorang mukmin seharusnya hanya bergantung kepada Allah
sebagai sumber kekuatan, perlindungan, dan tempat kembali.
Sarang laba-laba dalam ayat tersebut dihadirkan sebagai simbol
yang sangat halus namun mendalam, menggambarkan kerapuhan
segala bentuk ketergantungan pada dunia dan makhluk ciptaan.
Dengan simbolisme ini, Al-Alusi menegaskan bahwa segala
sesuatu yang dijadikan sandaran selain Allah pada hakikatnya
fana, rapuh, dan tidak memiliki daya kekuatan sedikit pun untuk
menolong manusia.
Dalam  penjelasannya, Al-Alusi menyatakan  bahwa
perumpamaan antara rumah laba-laba dan perlindungan kaum

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



793

musyrik memiliki kesamaan yang esensial. Sebagaimana rumah
laba-laba adalah tempat berlindung yang paling lemah dan mudah
hancur, demikian pula segala bentuk perlindungan atau
ketergantungan kepada selain Allah merupakan bentuk
kelemahan spiritual yang nyata. Kutipan beliau dalam Ruwh al-
Ma‘ani menegaskan:

S8 2l s g il JUF 1 08 e i st s il

(ks Giaaly oo 3’5&.15? 5 Jdg g d &3 BT a5y oK

2.0 % A A P N TR GGy
Wanoly (L3N 75880 OF JEL3 sU3 A5 1 093 (e 24 15051 V5a9
23]

Tetjemahan: "Maknanya adalah perumpamaan orang-orang yang
menjadikan pelindung bagi diri mereka selain Allah Ta'ala adalab seperti
perumpamaan laba-laba. Hal itu karena laba-laba menbuat rumal untuk
dirinya, sedangkan yang paling lemalh dari semna rumab dan yang paling
rapuh adalab rumabnya. Dan mereka (orang-orang musyrik) menjadikan
bagi diri mereka pelindung-pelindung selain Allah Ta'ala, sedangkan yang
paling lemab dari semua pelindung dan yang paling rapub adalab pelindung-
pelindung mereka."

Hal ini menunjukkan bahwa orang-orang yang menjadikan
pelindung selain Allah adalah seperti laba-laba yang membuat
rumah bagi dirinya, padahal rumah itu adalah yang paling lemah
dan paling rapuh dari semua rumah. Al-Alusi tidak hanya
menafsirkan ayat secara tekstual, tetapi juga menyingkap dimensi
batiniah (esoteris) dari makna ayat tersebut, yang berkaitan
dengan kondisi spiritual manusia dalam hubungannya dengan
Tuhan. (Abu Al-Sana Shihabuddin Al-Sayyid Mahmud Al-Alusi,
1994)

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



794

Dari sudut pandang sufistik, ayat ini menjadi cermin bagi
para salik, yakni mereka yang menempuh jalan menuju Allah
SWT untuk senantiasa membersihkan hati dari segala bentuk
keterikatan terhadap makhluk. Proses s#/uk (petjalanan spiritual)
menuntut pemurnian tauhid yang sejati, di mana hati hanya
bersandar kepada Allah semata. Ketika hati menggantungkan diri
kepada sesuatu selain Allah, maka sejatinya seseorang sedang
membangun “rumah laba-laba” dalam dirinya tempat berlindung
yang tampak indah namun mudah runtuh oleh ujian kehidupan.
(Al-Alusi, 358)

Tafsir ini mengandung pesan moral dan spiritual yang
relevan bagi kehidupan modern. Dalam era di mana manusia
sering menggantungkan rasa aman dan kebahagiaan pada materi,
jabatan, atau relasi sosial, pesan Al-Alusi mengingatkan bahwa
semua bentuk sandaran duniawi bersifat semu. Seorang sufi
memahami bahwa kekuatan sejati hanya muncul dari fawakku!
(ketergantungan penuh kepada Allah) dan gwbud (melepaskan
ketergantungan terhadap dunia). Oleh karena itu, ayat ini bukan
sekadar peringatan bagi kaum musyrik di masa lampau, tetapi juga
refleksi abadi bagi setiap jiwa yang berupaya menapaki jalan
spiritual menuju kedekatan dengan Sang Pencipta.

b. Ruang Simbolik “Rumah Laba-Laba” sebagai
Representasi Spiritual
Penafsiran Al-Alusi pada bagian ini memperdalam makna
sufistik  dari perumpamaan rumah laba-laba dengan
menekankan bahwa kelemahan pelindung selain Allah bukanlah
kelemahan biasa, melainkan berada pada “puncak kelemahan”
(ghayatu al-dhaf). Ungkapan ini mengandung makna filosofis dan
metafisis yang sangat dalam. Dalam kerangka pemikiran
sufistik, “puncak kelemahan” menunjukkan bahwa segala

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



795

sesuatu di luar Allah tidak memiliki eksistensi hakiki (‘adan al-
haqigi). Semua makhluk hanyalah bayangan dari Wujud Absolut
(Allah SWT) yang berdiri sendiri dan tidak bergantung pada apa
pun (Abu Al-Sana Shihabuddin Al-Sayyid Mahmud Al-Alusi,
1994). Al-Alusi memperkuat hal ini dengan kutipan:

G S8 5T Ay LI sy il g g G 08 Gy ol s g5
4B & R B 3 36 U S 3 OISR g 14 el B
Tetjemahan: "[ika kamu mau, katakanlah: Sesunggubnya laba-
laba membuat rumab yang sangat lemab (fii ghayatidh-dha'fi), dan
mereka (orang-orang musyrik) menjadikan sesembaban atan tempat
bersandar yang sangat lemah. Maka, mereka (orang-orang musyrik) dan
laba-laba sama-sama memiliki kesamaan dalam mengambil sesuatu yang
berada dalam puncak kelemahan dalam jenisnya'.

Maknanya menunjukkan bahwa laba-laba membangun
tempat perlindungan yang berada pada tingkat kelemahan
tertinggi, sebagaimana kaum musyrik menjadikan sesuatu yang
sama rapuhnya sebagai sandaran hidup mereka. Keduanya
memiliki kesamaan dalam hal menggantungkan diri pada
sesuatu yang tidak memiliki kekuatan hakiki. Melalui
perumpamaan ini, Al-Alusi tidak sekadar menafsirkan konsep
kelemahan dalam tataran empiris atau rasional, tetapi juga
menyingkap dimensi spiritual dan ontologis dalam relasi antara
manusia dan Tuhan. Kelemahan yang dimaksud bukan hanya
kerapuhan fisik semata, melainkan ketidakberdayaan esensial
seluruh makhluk di hadapan realitas ketuhanan yang absolut.

¢. Ketergantungan Makhluk dan Hakikat Tauhid dalam
Tafsir Sufistik Al-Alusi
Al-Alusi menjelaskan bahwa keseluruhan perumpamaan ini
merupakan bentuk Ainayah ima’iyyah (kiasan isyarat) untuk

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



796

menegaskan kerapuhan sistem keagamaan dan keyakinan kaum
musyrik. Beliau menyebutkan:

B Y 0 g g 85 ol e 20

Tetjemahan: "Dan keselurnhan (premis-premis ini) menunjukkean
mafksud untuk menegaskan betapa rapubnya nrusan agama mereka, dan
babwa (kerapuban) itu telah mencapai titik puncak yang tidak ada lagi
puncaknya, dengan gaya babasa kinayab isyarat (kiasan yang menberi
isyarat)."

Inti dari perumpamaan ini adalah penggambaran simbolik
tentang lemahnya dasar spiritual dan keimanan mereka, hingga
mencapal titikk yang tidak ada lagi batas kelemahannya.
Penggunaan gaya bahasa kiasan ini mencerminkan kehalusan
sastra Al-Qur'an dalam menyampaikan pesan teologis yang
mendalam, di mana kelemahan struktural rumah laba-laba
dijadikan metafora bagi kehancuran batiniah orang yang
berpaling dari tauhid.

Dalam konteks sufistik, analogi “puncak kelemahan” ini
memiliki makna yang paralel dengan konsep fana’ dan baqga’.
Fana’ berarti lenyapnya kesadaran akan diri dan segala sesuatu
selain Allah, sementara baqa’ adalah keberlangsungan kesadaran
bersama Allah dalam ketiadaan makhluk. Seorang hamba yang
masih melihat kekuatan, daya, atau pengaruh pada selain Allah
belum mencapai hakikat tauhid yang sejati (Rahmawati, 2014).
Tafsir ini tidak hanya berbicara tentang kelemahan kaum
musyrik secara teologis, tetapi juga mengandung ajaran spiritual
yang mengarahkan seorang sa/&k untuk meniadakan segala
bentuk ketergantungan batin  terhadap makhluk dan

meneguhkan kesadaran bahwa satu-satunya sumber kekuatan
dan keberadaan hanyalah Allah SWT.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



797

Al-Alusi menghadirkan lapisan makna yang mendalam
antara simbolisme Al-Qut’an dan hakikat tasawuf. Ia tidak
sekadar menguraikan aspek lahiriah dari perumpamaan rumah
laba-laba, tetapi menyingkap dimensi metafisis yang
mengajarkan bahwa segala bentuk ghairullah pada akhirnya
akan sirna. Pengetahuan ini menjadi fondasi bagi pemahaman
sufistik tentang keesaan Tuhan (fawhid al-hagigi), di mana setiap
makhluk harus menyadari ketiadaannya di hadapan Wujud
Mutlak yang Maha Ada (Abu Al-Sana Shihabuddin Al-Sayyid
Mahmud Al-Alusi, 1994).

Penutup ayat dengan kalimat ““O FHANMt (andai mereka

mengetahui) menjadi puncak refleksi teologis sekaligus spiritual
dari keseluruhan perumpamaan rumah laba-laba. Dalam
pandangan Al-Alusi, ungkapan ini bukan sekadar penegasan
atas ketidaktahuan intelektual kaum musyrik, melainkan
sindiran mendalam terhadap kebodohan spiritual (jah/ ruhani)
yang menghalangi mereka dari menyaksikan hakikat kebenaran
ilahiah. Al-Alusi menjelaskan:

54185l 1 3 b8 o 2 B0 S 3 g

REURPETE P AE

Tetjemahan: "Maksudnya adalab: andai mereka mengetahui sedikit
Saja tentang sesuatu, niscaya mereka akan mengetabui babhwa ini adalab
perumpamaan mereka, atau bahwa nrusan agama mereka telah mencapai
puncak kerapuban ini."

Pernyataan ini menegaskan bahwa kebodohan spiritual
bukan hanya ketidaktahuan terhadap kebenaran intelektual,
tetapi juga kegagalan untuk menyadari hakikat eksistensial
manusia di hadapan Tuhan.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



798

Dalam kerangka sufistik, “ilmu” dalam konteks ayat ini tidak
dapat dipahami sebagai pengetahuan rasional semata, melainkan
sebagai ma‘rifah pengenalan batin yang bersumber dari cahaya
ilahi yang menerangi hati. Ma‘rifah bukan hasil dari proses
berpikir logis, melainkan limpahan pengetahuan dari Allah yang
diberikan kepada hamba-hamba yang hatinya suci dari
keterikatan duniawi. Oleh karena itu, mereka yang masih
terbelenggu oleh ghairullah tidak akan mampu melihat
kerapuhan sandaran mereka, sebagaimana orang buta yang tidak
mampu menyadari cahaya di sekitarnya (Ade Kosasih, 2024).
Dalam hal ini, Al-Alusi menyingkap makna mendalam dari ayat
tersebut sebagai seruan agar manusia menempuh jalan
penyucian hati agar dapat mencapai pengetahuan yang hakiki.

Kondisi kebodohan yang dimaksud dalam ayat ini bukan
sckadar ketidaktahuan konseptual (jah/ basith), melainkan
kebodohan yang berlapis dan menutup pandangan batin (jah/
murakkab). Orang yang terjerumus dalam kebodohan jenis ini
hidup dalam ghaflah (kelalaian), yakni kondisi ketika hati tidak
lagi peka terhadap kehadiran Allah. Dalam pandangan para sufi,
ghaflah adalah penghalang yang paling kuat antara manusia dan
Tuhannya. Hati yang diliputi oleh ghaflah tidak dapat
menangkap realitas tauhid, sehingga segala upaya ibadah dan
amal saleh kehilangan ruhnya (Muhammad Syawaluddin Nur,
et. all, 2024). Karena itu peringatan dalam ayat ini sesungguhnya
adalah panggilan untuk membangkitkan kesadaran batin agar
manusia tidak tertipu oleh kekuatan semu dari dunia yang fana.

Lebih jauh lagi, ungkapan “3sl 158 37 juga

mencerminkan dikotomi antara pengetahuan intelektual (% al-
‘agl) dan pengetahuan batin (% al-bashirah) yang menjadi tema
sentral dalam tasawuf. Seorang sufi sejati tidak cukup hanya

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



799

mengetahui  kebenaran, tetapi harus  menyaksikannya
(mushahadah) melalui penyucian jiwa. Dalam konteks ini, Al-
Alusi tampak mengarahkan pembaca pada pemahaman bahwa
kesadaran tauhid sejati hanya dapat dicapai ketika hijab
kebodohan dan kelalaian tersingkap. Ayat ini bukan sekadar
mengandung kecaman terhadap kaum musyrik, tetapi juga
menjadi refleksi bagi setiap manusia agar tidak terperangkap
dalam kebodohan spiritual yang mengaburkan pandangan
terhadap keesaan dan kekuasaan Allah SWT.

Penafsiran Al-Alusi menutup perumpamaan rumah laba-laba
dengan pesan sufistik yang amat dalam bahwa pengetahuan
sejati bukanlah hasil dari akal yang bekerja, melainkan dari hati
yang tercurahkan. Seseorang baru dapat memahami hakikat
kelemahan makhluk dan keagungan Sang Pencipta apabila
hatinya telah bersih dari ghaflah dan diterangi oleh cahaya
ma‘rifah. Maka kalimat tersebut bukan sekadar bentuk
pengandaian, melainkan isyarat spiritual tentang perjalanan

menuju pengetahuan ilahi yang sejati.

d. Peran Balaghah dan Fiqih dalam Memperkuat Makna

Sufistik

Keunikan penafsiran Al-Alusi dalam Ruh al-Ma‘ani tampak
pada kemampuannya mengintegrasikan pendekatan sufistik
dengan analisis rasional-linguistik dalam satu bangunan tafsir
yang harmonis. Ia tidak membatasi penafsirannya pada makna
isyari atau dimensi batin semata, tetapi secara simultan
melibatkan ilmu balaghah, pertimbangan figih, serta rujukan
hadits. Pendekatan multidisipliner ini menunjukkan keluasan
wawasan Al-Alusi, sekaligus menegaskan bahwa pesan spiritual
Al-Qur’an tidak dapat dilepaskan dari keindahan struktur
bahasanya dan kekuatan logika internal yang dikandungnya.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



800

Dalam konteks QS. al-‘Ankabut: 41, Al-Alusi mengutip
pandangan Az-Zamakhsyari yang menganalisis perumpamaan
ayat ini secara cermat melalui pendekatan balaghah. Az-
Zamakhsyari membandingkan penyembah berhala dengan
seorang muwahhid, serta menganalogikan sarang laba-laba
dengan rumah yang dibangun kokoh dari batu bata dan kapur.
Al-Alusi mengutip penjelasan tersebut sebagai berikut:

B e e azsdh 4y ey 3 dce o0 9 s e a0
U5 e AL B 5 ) B0l 6 B3 i s Jus
D839 Bts L ousY) Gl B3S oo KE E L eosddl sl O
Terjemahan: “Dan maknanya saat itn adalab: pernmpamaan orang
musyrik yang menyembah berbala, jika dibandingkan dengan orang yang
mengesakan Allah... adalah  seperti - perumpamaan laba-laba yang
membuat  rumah,  jika dibandingkan dengan  seorang pria  yang
membangun rumah dengan batn bata dan kapur... Dan sebagaimana
rumah yang paling rapub... adalah rumah laba-laba, demikian pula
agama yang paling lemab... adalah penyembaban berhala.”
Perumpamaan ini menunjukkan bahwa sebagaimana rumah
laba-laba merupakan bangunan paling rapuh, demikian pula
penyembahan berhala merupakan bentuk agama yang paling
lemah. Dari sisi balaghah, tasybih ini tidak hanya menampilkan
keindahan stilistika Al-Qur’an, tetapi juga memperlihatkan
korespondensi yang kuat antara bentuk bahasa dan makna
teologis. Kerapuhan struktur sarang laba-laba menjadi simbol
kerapuhan ontologis keyakinan yang menyandarkan diri kepada
selain Allah.
Dalam perspektif sufistik, perumpamaan sarang laba-laba
tidak hanya mengungkap kerapuhan teologis syirik, tetapi juga
merepresentasikan kondisi batin manusia yang

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



801

menggantungkan dirinya kepada selain Allah. Ketergantungan
semacam ini, meskipun tampak memberi rasa aman secara
psikologis atau sosial, pada hakikatnya tidak melahirkan
ketenangan jiwa dan keteguhan eksistensial. Sebaliknya, tauhid
dipahami sebagai sandaran batin yang kokoh, tempat hati
berpaut secara total kepada Allah sebagai pelindung hakiki,
sebagaimana juga tercermin dalam tradisi tafsir sufistik klasik.
Dengan demikian, analisis balaghah yang dikemukakan Al-Alusi
tidak berhenti pada keindahan stilistika ayat, melainkan
berfungsi sebagai medium pengungkapan makna batin yang
menyatukan dimensi rasional, estetis, dan sufistik secara
integral.

Melalui pendekatan retoris ini, Al-Alusi secara implisit
mengajarkan bahwa kebenaran wahyu tidak dapat dipisahkan
dari keindahan bahasanya. Struktur perumpamaan dalam ayat
ini bukanlah kebetulan linguistik, melainkan bagian dari desain
Ilahi yang menegaskan kesatuan antara makna dan bentuk.
Dengan demikian, kekuatan tauhid tercermin dalam keserasian
dan keseimbangan bahasa Al-Qur’an itu sendiri. Pesan sufistik
tentang kerapuhan segala sesuatu selain Allah tidak hanya
berdiri di atas pengalaman batin, tetapi juga memiliki dasar
estetik dan rasional yang kokoh, sebagaimana ditampilkan
melalui balaghah qur’aniyyah yang dianalisis oleh Al-Alusi.

Selain dari aspek kebahasaan, Al-Alusi memperkaya
penafsirannya dengan menyertakan pembahasan dari sisi figih
dan hadits. 1a mengutip sebuah riwayat dari Sayyidina ‘Ali bin
Abi Thalib yang berbunyi:

oAt A s T TE  a NE N L 1 st o oF% a5 | sui
AR St o5l 3 IS OB S S 1 15 I

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



802

Terjemahan: “Bersibkanlah rumab-rumab kalian dari sarang laba-
laba, karena membiarkannya di dalam rumah dapat mewariskan
kemiskinan.”

Al-Alusi berkomentar: “keterangan ini bila benar dari
sahabat Ali, maka cukuplah. Apabila tidak, prilaku
membersihkan adalah bagus. Karena termasuk dari menjaga
kebersihan. Dan tidak diragukan kesunnahannya”. Riwayat ini
dalam konteks tafsir, tidak sekadar menjadi hukum praktis
mengenai kebersthan rumah, tetapi juga mengandung
simbolisme spiritual. Sarang laba-laba yang dibiarkan melekat di
rumah diibaratkan sebagai simbol ketidakpedulian terhadap
kebersihan lahir dan batin. Dengan demikian, pembersihan
rumah dari sarang laba-laba juga dimaknai sebagai pembersihan
hati dari ketergantungan terhadap ghairullah segala sesuatu
selain Allah yang dapat mengotorinya.

Pendekatan Al-Alusi yang menggabungkan figih dan tasawuf
menunjukkan bahwa ajaran islam tidak memisahkan antara
aspek lahir dan batin. Setiap hukum syariat yang bersifat zahir
memiliki makna spiritual yang lebih dalam. Dalam hal ini,
membersihkan rumah dari sarang laba-laba menjadi simbol dari
upaya seorang salik untuk membersihkan batin dari sifat malas,
lalai, dan bergantung pada selain Allah. Dengan demikian,
perumpamaan rumah laba-laba tidak hanya menjadi gambaran
kerapuhan keimanan kaum musyrik, tetapi juga panggilan bagi
setiap mukmin untuk menyucikan hati dan meneguhkan
ketergantungan hanya kepada Allah SWT.

e. Deskripsi Penafsiran Al-Alusi dalam Ruh Al-Ma’ani
Dalam Ruh al-Ma‘ani, Al-Alusi menafsirkan QS. al-‘Ankabut
: 41 dengan pendekatan yang komprehensif, yang memadukan
aspek kebahasaan, rasional, serta dimensi batiniah. Ayat ini

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



803

memuat perumpamaan tentang orang-orang yang menjadikan
pelindung selain Allah, yang diibaratkan seperti laba-laba yang
membangun rumahnya sendiri, padahal rumah tersebut
merupakan yang paling rapuh di antara segala rumah.

Al-Alusi tidak membatasi penafsiran ayat ini pada makna
lahiriah semata, yakni gambaran logis tentang lemahnya
ketergantungan manusia kepada selain Allah, tetapi juga
menyingkap makna batin yang terkandung di balik
perumpamaan tersebut. Laba-laba dipahami tidak hanya sebagai
makhluk kecil dengan rumah yang rapuh, melainkan sebagai
simbol kondisi spiritual manusia yang menggantungkan diri
pada selain Allah. Dengan demikian, rumah laba-laba menjadi
metafora bagi bangunan keyakinan yang tidak berlandaskan
tauhid sejati.

Dalam dimensi sufistik, Al-Alusi menonjolkan unsur isyari,
yaitu penafsiran yang memandang simbol-simbol Qut’ani
sebagai isyarat terhadap realitas ruhani. Pendekatan simbolik ini
tidak dimaksudkan untuk menafikan makna literal ayat,
melainkan untuk memperluas cakrawala pemaknaan dengan
menghadirkan dimensi spiritual yang lebih dalam (Muhammad
Rifan Fadillah, 2025). Oleh karena itu, penafsiran Al-Alusi tetap
berangkat dari makna zahir, namun berkembang menuju
pemahaman batin yang berorientasi pada kesadaran ruhani.

Selain itu, Al-Alusi juga menautkan ayat ini dengan konsep
tazkiyah al-nafs. Ketergantungan kepada selain Allah dipandang
sebagai bentuk kelemahan batin yang mengotori kemurnian jiwa
manusia. Karena itu, ia menegaskan pentingnya penyucian jiwa
dari berbagai keterikatan duniawi agar manusia mampu

mencapal tauhid yang murni dan ketergantungan total kepada
Allah.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



804

Lebih jauh, Al-Alusi mengaitkan makna ayat dengan dimensi
ma‘rifah, yakni pengetahuan ilahiah yang hanya dapat dicapai
melalui penyaksian batin. Menurutnya, hanya mereka yang telah
mencapai tingkat ma‘rifah yang mampu menyadari kelemahan
makhluk dan kekuasaan mutlak Allah secara hakiki, karena
pengetahuan semacam ini tidak cukup diperoleh melalui nalar
rasional semata, tetapi menuntut pengalaman spiritual yang
mendalam.

Berdasarkan deskripsi penafsiran di atas, penafsiran Al-Alusi
terhadap dapat dianalisis sebagai bagian dari tafsir sufistik,
meskipun coraknya tidak bersifat mistikal murni sebagaimana
yang ditemukan dalam tafsir Al-Qusyairi atau Ibn ‘Arabi. Corak
sufistik Al-Alusi lebih bersifat moderat dan integratif, karena
tetap mempertahankan kerangka rasional dan kebahasaan
dalam menyingkap makna ayat. Pendekatan simbolik yang
digunakan ~ Al-Alusi  menunjukkan  adanya  upaya
mempertemukan makna zahir dan makna batin secara
harmonis. Hal ini menegaskan bahwa penafsiran Al-Qur’an,
dalam pandangannya, tidak cukup berhenti pada dimensi
tekstual dan rasional, tetapi perlu dilengkapi dengan dimensi
spiritual agar pesan ilahi dapat dipahami secara utuh.

Secara analitis, penafsiran Al-Alusi terhadap ayat ini
mengandung empat unsur utama tafsir sufistik. Pertama, unsur
isyari yang tercermin dalam pemaknaan simbol laba-laba dan
rumahnya sebagai representasi kondisi batin manusia yang
bergantung kepada selain Allah. Kedua, unsur tazkiyah al-nafs
yang menekankan pentingnya penyucian jiwa dari berbagai
keterikatan duniawi sebagai prasyarat penguatan tauhid. Ketiga,
unsur ma‘rifah, yakni pengetahuan ilahiah yang melampaui
capaian nalar rasional dan hanya dapat diperoleh melalui
pengalaman ruhani. Keempat, nilai etis-spiritual yang

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



805

mengarahkan pembaca pada penguatan kebergantungan kepada
Allah dan pembentukan kesadaran moral yang lebih mendalam.

Keempat unsur ini menunjukkan bahwa Al-Alusi tidak
memisahkan secara dikotomis antara dimensi rasional dan
spiritual dalam penafsiran Al-Qur’an. Sebaliknya, ia berupaya
menyatukan keduanya dalam satu kerangka pemahaman yang
saling melengkapi, sehingga makna ayat tidak hanya dipahami
secara intelektual, tetapi juga dihayati secara eksistensial dan
spiritual.

Untuk memperjelas posisi corak sufistik Al-Alusi dalam
tradisi tafsir, penafsiran tersebut perlu dibandingkan dengan
karya tafsir sufistik lain yang representatif, seperti tafsir Al-
Qusyairi dalam Lata’if al-Isharat dan tafsir mistikal-filosofis Ibn
‘Arabi dalam Tafsir al-Qur’an al-Karim. Al-Qusyairi cenderung
menempatkan makna isyari sebagai fokus utama penafsiran,
dengan penckanan kuat pada isyarat spiritual dan pengalaman
batin, sementara Ibn ‘Arabi melangkah lebih jauh dengan
mengarahkan penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an pada spekulasi
metafisik dan kosmologis yang berakar pada pengalaman
mistikal.

Berbeda dari keduanya, Al-Alusi tetap menjadikan makna
zahir, analisis kebahasaan, dan rasionalitas sebagai fondasi
penafsiran, kemudian memperluasnya dengan makna batin
secara propotsional dan terkendali. Makna isyati dalam Ruh al-
Ma‘ani tidak berfungsi untuk menafikan makna literal ayat,
melainkan untuk memperdalam pesan etis dan spiritualnya
tanpa keluar dari kerangka syariat dan nalar. Posisi ini
menegaskan bahwa corak sufistik Al-Alusi bersifat integratif
dan moderat, berada di antara rasionalitas tafsir klasik dan
kecenderungan mistikal dalam tafsir sufistik ekstrem.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



806

Dari keseluruhan pembahasan di atas, dapat disimpulkan
bahwa penafsiran Al-Alusi terhadap QS. al-‘Ankabut: 41 dalam
Ruh al-Ma‘ani merepresentasikan tafsir sufistik yang moderat
dan holistik. Meskipun Al-Alusi dikenal sebagai mufasir yang
rasional dan teologis, ia tetap memberikan ruang yang luas bagi
makna batin dan pengalaman ruhani dalam penafsirannya.
Dengan menyatukan nalar, bahasa, dan spiritualitas, Al-Alusi
menunjukkan bahwa rasionalitas ilmiah dan kedalaman spiritual
bukanlah dua hal yang saling bertentangan, melainkan saling
melengkapi dalam menyingkap pesan ilahi secara utuh.

PENUTUP

Penafsiran Al-Alusi terhadap QS. al-‘Ankabut: 41 dalam Ruh
al-Ma‘ani menunjukkan corak tafsir yang integratif dan moderat,
dengan memadukan makna zahir, analisis rasional-kebahasaan, dan
pendalaman makna sufistik secara seimbang. Perumpamaan rumah
laba-laba dipahami tidak hanya sebagai gambaran tekstual tentang
kerapuhan sandaran kaum musyrik, tetapi juga sebagai argumen
teologis yang menegaskan ketauhidan dan kelemahan fundamental
segala bentuk ketergantungan kepada selain Allah. Melalui
pendekatan balaghah dan rasionalitas, Al-Alusi menampilkan
perumpamaan ini sebagai kritik logis dan edukatif terhadap syirik.

Pada sisi batiniah, Al-Alusi menafsitkan rumah laba-laba
sebagai simbol kondisi spiritual manusia yang bergantung kepada
ghairullah, sehingga ayat ini mengandung pesan sufistik tentang
pentingnya tazkiyah al-nafs, tawakkul, dan pencapaian ma‘rifah.
Pendekatan isyari yang digunakannya tidak menafikan makna literal
ayat, melainkan memperdalam pesan etis dan spiritualnya dalam
kerangka  syariat. Dengan  demikian, tafsit  Al-Alusi
merepresentasikan tafsir sufistik yang holistik, di mana nalar,

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



807

bahasa, dan spiritualitas saling melengkapi dalam menyingkap

pesan tauhid secara utuh

DAFTAR PUSTAKA

Al-Alusi, Abu Al-Sana Shihabuddin Al-Sayyid Mahmud. Rub A/
Ma’ani Fi Tafsir Al Qurian Al Azim Wa Al Sab’'ul Masani.

Jilid 1. Beirut: Dar Al Kutub Al Ilmiyah, 1994.

Ariyadri, Acep. “Epistemologi Corak Tafsir Sufistik.” Ulumul
Qur'an: Jurnal Kajian Lmu Al-Qur'an Dan Tafsir 2, No. 1 (Mei
2022): 1-17. Https:/ /Doi.Org/10.58404/Uq.V2i1.89.

Asfar, Khaerul. “Tafsir Sufistik (Al-Isyari) Perspektif Teoretis.” A/
Wajid: Jurnal Imn Al-Quran Dan Tafsir 1, No. 1 (Juli 2020).
Https://Doi.Otrg/10.30863/ Alwajid.V1i1.742.

Baidan, Nashruddin. Wawasan Baru Llmn Tafsir. Cet. 1. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2005.
Https://Books.Google.Co.1d/BooksrId=Z-Fyjweacaaj.

Baihaqi, Nurun Nisaa. “Karakteristik Tafsir Ruh Al-Ma’ani.” .4/
Mubafidz: Jurnal Imu Al-Qur'an Dan Tafsir Vol. 2, No. No.
2 (Agustus 2022): 115-30.

Bakri, Syamsul, Dan M. Agus Wahyudi. “The Contribution Of
Sufism In Facing Covid-19 Pandemic.” Spiritual Healing :
Jurnal Tasawuf Dan Psikoterapi 1, No. 2 (Juni 2021): 59—-66.
Https://Doi.Org/10.19109/Sh.V1i2.7899.

Dr. H. Saifuddin Herlambang, Ma. Pengantar 1lmn Tafsir. Cetakan 1.
Banguntapan Bantul Di Yogyakarta: Penerbit Samudra
Biru (Anggota Ikapi), 2020.

Dr. Muhammad Husain Al-Dzahabi. Tafsir ALQuran: Sebuab
Pengantar. Cet. 1. Disunting Oleh Muhammad Rasywan.
Diterjemahkan Oleh M Nur Prabowo S. Sewon Bantul
Yogyakarta: Baitul Hikmah Press, 2016.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



808

Dzakiyuddin, Ahmad Khafif, Dan Adi Bimantara. Dimensi Isyari
Dalam Tafsir Rubunl Ma’ani Karya Al-Alusi. 8 (2024).

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian
Kualitatif.” Humanika 21, No. 1 (April 2021): 33-54.
Https://Doi.Org/10.21831/Hum.V21i1.38075.

Hakim, Lukman, Dan Fatimatuzzuhra Fatimatuzzuhra.
“Menyingkap Makna Amtsal Laba-Laba Dalam Al-
Qur’an.” Tafse: Journal Of Quranic Studies 7, No. 1 (Juni
2022): 21. Https:/ /Doi.Org/10.22373 /Tafse.V7i1.12530.

Kosasih, Ade. “Epistemosufi: Rahasia Ilmu Dalam Pandangan
Sultanul-Auliya Al-Jailani.” Kabuyutan: [urnal Kajian Ilinm
Sosial Dan Humaniora Berbasis Kearifan 1okal 3, No. 2 (Juli
2024): 129-35.
Https://Doi.Org/10.61296/Kabuyutan.V3i2.258.

Kusroni, Kusroni, Abdul Hamid Majid, Dan Siti Aida. “Dimensi
Sufistik Dalam Penafsiran Sayyid Muhammad Bin Alawi
Al-Maliki: Telaah Atas Kitab Muhammad Al-Insan Al-
Kamil.” Kaca (Karunia Cabaya Allab): Jurnal Dialogis Ilmu
Ushuluddin -~ 13, No. 1 (Februari 2023): 45-72.
Https://Doi.Org/10.36781/Kaca.V13i1.378.

Lestari, Lenni. “Epistemologi Corak Tafsir Sufistik.” Jurnal
Syahadah Vol. 2, No. No. 1 (April 2014): 1-28.

M. Yunus, Badruzzaman. “Pendekatan Sufistik Dalam
Menafsirkan Al-Quran.” Syifa A-Quinb 2, No. 1 (Juli 2017):
1-12. Https:/ /Doi.Org/10.15575/Saq.V2i1.2384.

Mubarok, Hayyul, Setya Yuwana Sudikan, Dan Anas Ahmadi.
“Ekspresi Sufistik Modern Dalam Pandangan Pelaku Sufi
Di Desa Ko’olan, Blega,Bangkalan: Kajian
Hermeneutikaprofetik.” _A/LFikrab:  Jurnal ~ Studi ~ Lmn
Pendidikan Dan Keislaman Vol. 8, No. No. 1 (Juni 2025): Hal.
8. Https://Doi.Org/10.36835/ Al-Fikrah.V8i1.362.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



809

Mubarok, Muhammad Fajri. “Pemikiran  Sufisttk Dan
Ketarekatannya.” Jurusan Manajemen Pendidikan Islam —
Universitas Ptiq Jakarta, 2024, Hal 3.

Muhammad Quraish Shihab, Dan Thsan Ahli Fauzi. Memwbumikan
AlQuran:  Fungsi Dan  Peran Wahyn Dalam  Kebidupan
Masyarakat. Edisi Ke-1. Bandung: Mizan, 2013.

Muhammad Rifan Fadillah. Menguak Khazanah Al-Qur'an: Integrasi
Ulnmnl Qnr'an, Metode Tafsir Dan Pendekatan Sufi Dalam
Penelitian Tafsir Temartik. Vol. 1, No. No. 5 (September
2025). Https:/ /Journal Journeydigitaledutama.Com.

Muttaqin, Sufyan. “Tafsir Batin Dalam Perspektif Sufi: Studi
Analisis Terhadap Metode Tafsir Al-Qur’an Dalam Karya
Abu Abd Al-Rahman Al-Sulami.” Pendas: [urnal Iimiab
Pendidikan Dasar Volume 10, No. Nomor 02 (September
2025).
Https://Journal.Unpas.Ac.Id/Index.Php/Pendas/Article
/View/26610/16125.

Nur, Muhammmad Syawwaluddin, Ahmad Isnaeni, Dan
Masruchin Masruchin. “Ghaflah Dan Counterterm-Nya
Dalam Al-Qur’an Menurut Tafsir Fi Zilal Al-Qut’an.”
Global Education Journal 2, No. 2 (Mei 2024): 123-38.
Https://Doi.Otrg/10.59525/Gej.V2i2.354.

Rahmawati, Rahmawati. “Memahami Ajaran Fana, Baqa Dan
Ittihad Dalam Tasawuf.” Articles. . AtMunzgir 7, No. 2
(November 2014): 73-80.
Https://Doi.Org/10.31332/Am.V7i2.280.

Redaksi, Redaksi. “Tafsir Surah Al-‘Ankabut Ayat 41-44,
Perumpamaan Orang Kafir.” Dalam Tafsir Tahlili. Tafsir
Al-Qur’an, 26 Mei 2021. Https://Tafsiralquran.Id/Tafsit-
Surah-Al-Ankabut-Ayat-41-44/.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



810

Rozak, Moch Sya’ban Abdul, Deni Albar, Dan Badruzzaman M
Yunus. “Metodologi Khusus Dalam Penafsiran Al-
Qur’An Oleh Al-Alusi Al-Baghdadi Dalam Kitab Tafsir
Ruh Al-Ma’ani.”” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, No. 1
(2021): 22.

Samosir, Khodijah, Dan Hasani Ahmad Said. “Metodologi Tafsir
Modern - Kontemporer Di Indonesia.” A/ Furgan: Jurnal
Limu Al Quran Dan Tafsir Vol 5, No. No 2 (2022).

Setiawan, Dede, Dan Silmi Mufarihah. “Tawakal Dalam Al-Qur’an
Serta Implikasinya Dalam Menghadapi Pandemi Covid-
19.” Jurnal Online Studi Al-Qur An 17, No. 01 (Januari 2021):
1-18. Https://Doi.Otg/10.21009/Jsq.017.1.01.

Shihab, M. Quraish. Rasionalitas Al-Quran: Studi Kritis Atas Tafsir Al-
Manar. Cetakan 1. Jakarta: Lentera Hati, 2006.

Sugiyono. Metode Penelitian Knantitatif, Kualitatif, Dan R&>D. Cetakan
Ke-19. Bandung: Penerbit Alfabeta, 2020.

Tegar, Muhammad. “Kritik Sosial Dalam Surat Al-‘Ankabut Ayat
41 Tentang Syirik Kepada Allah Subhanahu Wa Ta’ala
(Telaah Kitab “Tafsir Al-Munir Aqidah, Syari’ah, Manhaj’
Karya Wahbah Zuhaili).” Universitas Muhammadiyah
Surakarta, 2023.
Http://Eprints.Ums.Ac.Id/Id/Eprint/109029.

Yahya, Muhammad, Muhammad Rijal Maulana, Eni Zulaiha, Dan
Edi Komarudin. “Karakteristik Tafsir Sufistik Indonesia.”
Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, No. 1 (Februari 2022): 25—
34. Https://Doi.Org/10.15575/Jis.V2i1.15786.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1991 Annisa Eka Maulia, et all



