
160 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Pendekatan Tahlili Hadits terhadap Krisis 
Kemanusiaan di Palestina 

 

Sinta Masitha1, Hairul Hudaya2 
1UIN Antasari Banjarmasin, Kalimantan Selatan, Indonesia 
2UIN Antasari Banjarmasin, Kalimantan Selatan, Indonesia 
(sintamasitha002@gmail.com /hairulhudaya05@gmail.com) 

 

Keywords : 
Tahlili Hadith; 
Palestinian Crisis; 
Islamic Solidarity; 

Abstract 
The humanitarian crisis in Palestine, ongoing since the Gaza 
blockade in 2007, constitutes a multidimensional challenge 
encompassing social, economic, psychological, and humanitarian 
dimensions. Prolonged armed conflict, structural violence, and 
limited international intervention have exacerbated civilian 
suffering, particularly among women and children. Within this 
context, Islamic teachings, especially Prophetic hadith offer an 
ethical foundation for social solidarity and humanitarian 
responsibility. Nevertheless, contemporary applications of hadith in 
humanitarian discourse often remain normative and literal, lacking 
contextual analytical depth. This study employs a qualitative 
methodology using a hermeneutical tahlili approach to hadith 
analysis. The primary source is the hadith “Al-Muslimu akhu al-
Muslim” as recorded in Sahih Muslim, analyzed through sanad 
authentication, matan examination, and contextual interpretation 
based on classical and contemporary scholarship. Secondary sources 
include academic journals, humanitarian reports, and 
interdisciplinary studies on social solidarity and the Palestinian 
crisis. The findings demonstrate that the hadith articulates 
comprehensive ethical imperatives, including the prohibition of 
oppression, neglect, and humiliation, alongside the obligation of 
active solidarity. The study concludes that the tahlili hadith 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about


161 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

approach provides a contextualized ethical paradigm capable of 
guiding concrete humanitarian engagement and strengthening 
Islamic social responsibility in responding to the Palestinian 
humanitarian crisis. 

Kata Kunci : 
Hadits Tahlili; 
Krisis Palestina; 
Solidaritas Islam; 

Abstrak 
Krisis kemanusiaan di Palestina yang berlangsung sejak 
diberlakukannya blokade Gaza pada tahun 2007 merupakan 
tantangan multidimensional yang mencakup aspek sosial, 
ekonomi, psikologis, dan kemanusiaan. Konflik bersenjata yang 
berkepanjangan, kekerasan struktural, serta terbatasnya 
intervensi internasional telah memperparah penderitaan 
masyarakat sipil, khususnya perempuan dan anak-anak. Dalam 
konteks ini, ajaran Islam terutama hadis Nabi menawarkan 
landasan etis bagi penguatan solidaritas sosial dan tanggung jawab 
kemanusiaan. Namun demikian, penerapan hadis dalam wacana 
kemanusiaan kontemporer sering kali masih bersifat normatif dan 
literal, serta belum didukung oleh analisis kontekstual yang 
mendalam. Penelitian ini menggunakan metodologi kualitatif 
dengan pendekatan hermeneutika tahlili dalam analisis hadis. 
Sumber primer penelitian adalah hadis “Al-Muslimu akhu al-
Muslim” sebagaimana diriwayatkan dalam Sahih Muslim, yang 
dianalisis melalui kajian autentikasi sanad, telaah matan, serta 
interpretasi kontekstual berdasarkan pandangan ulama klasik 
dan kontemporer. Sumber sekunder meliputi jurnal akademik, 
laporan kemanusiaan, serta kajian interdisipliner mengenai 
solidaritas sosial dan krisis Palestina. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa hadis tersebut mengandung imperatif etis 
yang komprehensif, meliputi larangan melakukan kezaliman, 
pengabaian, dan penghinaan, serta kewajiban untuk membangun 
solidaritas yang aktif. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
pendekatan tahlili terhadap hadis mampu menghadirkan 
paradigma etika yang kontekstual, yang dapat menjadi pedoman 
bagi keterlibatan kemanusiaan yang konkret serta memperkuat 
tanggung jawab sosial umat Islam dalam merespon krisis 
kemanusiaan di Palestina. 

   

Article History : Received :  
15 Oktober 2025 

Accepted :  
17 Desember 2025 

 
 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


162 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

PENDAHULUAN 
Sejak blokade Gaza pada tahun 2007, krisis 

kemanusiaan di Palestina terus berlanjut.  Jutaan orang 
mengalami trauma psikologis akibat blokade, yang 
menyebabkan pengungsian massal, kekurangan makanan, air 
bersih, dan obat-obatan.  Konflik tersebut menyebabkan 
kematian serta kerusakan infrastruktur seperti rumah sakit, 
sekolah, dan fasilitas umum.  

 Dinamika geopolitik, di mana kekuatan 
internasional mengutamakan kepentingan politik daripada 
bantuan kemanusiaan, sering menghambat respons global 
terhadap masalah ini.  Dalam keadaan seperti ini, umat Islam 
memiliki kesempatan yang sangat baik untuk membangun 
solidaritas melalui ajaran agama mereka.  Ajaran Islam, 
terutama hadits Nabi Muhammad SAW, menekankan 
pentingnya persaudaraan umat dan kepedulian sosial.  Nilai-
nilai ini dapat digunakan sebagai dasar moral untuk 
mendorong tindakan bantuan sosial seperti donasi dan 
advokasi. 

Agar ajaran tersebut relevan dengan tantangan saat 
ini, penerapan mereka dalam konteks modern seperti 
Palestina masih memerlukan pendekatan analitik mendalam.  
Pendekatan tahlili terhadap hadits tampaknya merupakan 
pendekatan yang paling cocok untuk mengurai makna etis 
dan sosial dari teks hadits sehingga dapat membangun 
paradigma kepedulian yang inklusif dan berkelanjutan (Roy 
2003) 

 Isu Palestina bukan hanya perselisihan politik 
melainkan juga merupakan tantangan bagi komitmen umat 
manusia.  Data laporan humanitarian menunjukkan bahwa 
lebih dari 2 juta orang di Gaza hidup di bawah garis 
kemiskinan sejak 2007, dengan tingkat pengangguran 
mencapai 45%.  Baik anak-anak maupun orang dewasa 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


163 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

terkena dampak trauma psikologis, dengan 70% populasi 
mengalami gejala stres pasca-trauma.  Situasi ini semakin 
memburuk ketika konflik meningkat pada tahun 2023-2025, 
yang menewaskan ribuan orang. 

Menurut perspektif Islam, krisis ini mengingatkan 
kita pada kewajiban untuk membantu sesama Muslim, yang 
ada dalam konsep ummah, atau persatuan umat.  Karena 
mengandung prinsip seperti ukhuwwah Islamiyyah atau 
persaudaraan, hadits Nabi menjadi sumber inspirasi untuk 
tindakan sosial.  Konsep ini mendorong tidak hanya bantuan 
materi, tetapi juga solidaritas diplomatik dan emosional.  

 Namun, interpretasi literal hadits sering kali menjadi 
satu-satunya cara untuk menggunakannya dalam dunia 
modern, tanpa melakukan analisis mendalam yang 
mempertimbangkan konteks masa kini dan masa lalu.  Di 
sinilah pendekatan tahlili sangat penting, karena 
memungkinkan untuk menggali makna etis hadits untuk 
menyelesaikan masalah seperti marginalisasi masalah 
Palestina dalam narasi global (Marie et al. 2018) Metode ini 
memiliki potensi untuk meningkatkan respons umat Islam, 
yang selama ini terbagi karena perbedaan mazhab dan 
prioritas nasional. 

Beberapa tahun terakhir, penelitian tentang 
kepedulian sosial dan pendekatan analitik hadits telah 
berkembang. Mukhtar (2025) melakukan penelitian tentang 
kepedulian sosial dari sudut pandang hadits, penelitian ini 
berfokus pada matan dan sanad untuk menentukan kualitas 
hadits tentang tolong menolong. Studi tersebut menemukan 
bahwa hadits shahih dapat digunakan untuk meningkatkan 
moral masyarakat, dengan menggunakan teknik tahlili. 
Meskipun tidak terbatas pada krisis Palestina, temuan 
menekankan implikasi sosial seperti penggunaan zakat untuk 
mengatasi kemiskinan  

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


164 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

Studi lanjutan yang dilakukan oleh Amrulloh (2025) 
menelaah metodologi kajian hadits tahlili beserta 
penerapannya melalui pendekatan kualitatif yang bertujuan 
menggali makna kontekstual hadits. Temuan penelitian ini 
masih berada pada tataran konseptual dan belum diarahkan 
pada pengkajian kasus tertentu, meskipun penekanannya 
terletak pada pentingnya integrasi hadits dengan disiplin 
keilmuan lain, seperti fikih. 

Penelitian yang dilakukan oleh Ahmed Mugifar 
Assidiq (2025) mengkaji hadits secara tematik dalam ranah 
sosial dengan menganalisis riwayat-riwayat dalam Shahih 
Bukhari, termasuk hadits tentang kelaparan. Dengan 
merujuk pada pandangan ulama seperti Al-Bukhari dan 
Quraish Shihab, hasil kajian tersebut menegaskan urgensi 
keadilan sosial sebagai solusi atas ketimpangan. Namun, 
meskipun isu kemiskinan di Indonesia disebutkan sebagai 
persoalan sosial yang umum, penelitian ini tidak 
mengaitkannya secara langsung dengan konteks Palestina. 

Penelitian Azwar (2025) memusatkan perhatian pada 
solidaritas umat Islam terhadap Palestina dengan menelaah 
peran media sosial dalam konflik Israel–Palestina 
menggunakan perspektif orientalisme Edward Said. Hasil 
kajian menunjukkan dinamika solidaritas umat dalam ruang 
digital, tetapi analisisnya lebih menekankan aspek historis 
dan politik tanpa melibatkan kajian hadits sebagai landasan 
normatif. 

Kajian Syihaabul Hudaa (2024) membahas isu 
kesetaraan dan krisis kemanusiaan melalui pendekatan 
keadilan, dengan menyoroti persoalan Palestina dari sudut 
pandang yang bersifat umum. Pendekatan tersebut belum 
memanfaatkan analisis hadits sebagai kerangka utama kajian. 
Sementara itu, Nasir (2025) dalam jurnal Al-Albab mengulas 
ajaran Islam dalam konteks konflik Israel–Palestina beserta 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


165 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

implikasi sosialnya, namun pembahasannya lebih 
berorientasi pada pengajaran normatif secara umum dan 
belum mengarah pada analisis hadits tahlili yang spesifik. 

Kajian mengenai akuntabilitas Islam dalam 
merespon krisis Palestina yang dilakukan oleh Lilis Marlina 
(2025) menggunakan pendekatan sosial-keislaman yang 
bersifat aplikatif, dengan penekanan pada rekomendasi 
hilirisasi hasil penelitian ke dalam aksi kemanusiaan. Metode 
yang digunakan berfokus pada analisis konteks sosial, namun 
belum menempatkan kajian hadits tahlili sebagai landasan 
analisis yang mendalam. Muhammad Ihwan Safrudin (2025) 
menelaah gerakan bela Palestina sebagai bentuk kesadaran 
global umat, dengan titik tekan pada dinamika sosial dan 
peran media, serta menegaskan kontribusi civil society dalam 
membangun solidaritas internasional. 

Penelitian Nur Afiah (2025) mengkaji dukungan 
masyarakat Indonesia terhadap Palestina melalui perspektif 
altruisme dengan metode wawancara dan observasi. Temuan 
penelitian ini menunjukkan kuatnya perilaku tolong-
menolong sebagai ekspresi kepedulian sosial umat. 
Sementara itu, Mochammad Ra’afi Nur Azhami (2024) 
memfokuskan kajiannya pada peran Muhammadiyah dalam 
upaya resolusi konflik Israel-Palestina melalui pendekatan 
kualitatif yang menitikberatkan strategi perdamaian. 

Kajian lain dilakukan oleh Yayan Pratama (2023) 
yang membahas ayat-ayat tentang perlawanan terhadap 
kezaliman dalam perspektif tafsir Al-Qur’an. Penelitian 
tersebut menggunakan pendekatan kualitatif untuk 
memahami legitimasi perlawanan rakyat Palestina, namun 
sumber utamanya bertumpu pada Al-Qur’an dan belum 
menyentuh analisis hadits sebagai basis kajian. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya 
mengintegrasikan pendekatan tahlili hadits dengan studi 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


166 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

kasus yang secara spesifik mengkaji respons umat terhadap 
krisis Palestina. Kebaruan tersebut tercermin dalam 
penerapan metode tahlili pada hadits tertentu, seperti “Al-
Muslimu akhu al-Muslim”.  

 Keunikan penelitian ini semakin menonjol jika 
dibandingkan dengan kajian-kajian sebelumnya yang 
umumnya bersifat deskriptif umum atau terbatas pada sudut 
pandang satu mazhab tertentu. Integrasi antara analisis 
hadits tahlili dan pendekatan studi kasus menghadirkan 
paradigma baru dalam membangun kepedulian sosial umat 
yang bersifat aplikatif serta berorientasi pada resolusi non-
kekerasan (Abdel-Fattah 2025) 

Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi pendekatan 
tahlili hadits sebagai fondasi etis dalam merumuskan 
paradigma kepedulian sosial. Tujuan khusus penelitian 
meliputi analisis hermeneutik tahlili terhadap hadits-hadits 
yang menekankan solidaritas umat, seperti konsep 
persaudaraan sesama Muslim, pengungkapan implikasi etis 
ajaran hadits dalam konteks konflik Palestina, serta 
pengkajian studi kasus respons umat Islam global terhadap 
krisis Gaza. 

Penelitian ini juga diarahkan untuk merumuskan 
rekomendasi mengenai integrasi ajaran hadits dalam upaya 
advokasi global dengan mempertimbangkan perspektif yang 
berimbang dari berbagai pihak.  

Penelitian ini diharapkan berkontribusi pada wacana 
interdisipliner antara ilmu hadits, sosiologi agama, dan studi 
konflik Timur Tengah. Fokus penelitian pada kebaruan 
integrasi tahlili dan studi kasus, penelitian menawarkan solusi 
praktis untuk memperkuat solidaritas umat di tengah krisis 
global. 

 
METODE PENELITIAN 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


167 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

Untuk menganalisis hadits, penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 
hermeneutik tahlili. Fokus penelitian ini mencakup proses 
verifikasi sanad, penafsiran matan, dan bagaimana hadits 
dapat diterapkan di dunia saat ini.  Sumber data primer 
berasal dari teks hadits dalam Shahih Muslim, dengan riwayat 
"Al-Muslimu akhu al-Muslim" sumber data lainnya berasal dari 
kitab-kitab perawi hadits, serta jurnal-jurnal yang memiliki 
korelasi dengan penelitian 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Temuan Hasil Penelitian 
A. Krisis Kemanusiaan di Palestina 

Krisis kemanusiaan di Palestina merupakan 
persoalan yang bersifat kompleks dan berakar pada konflik 
berkepanjangan, pendudukan wilayah, serta penerapan 
kebijakan blokade yang secara langsung memengaruhi 
kehidupan penduduk sipil.  

Sejumlah kajian akademik menunjukkan bahwa 
situasi tersebut telah melahirkan kerentanan 
multidimensional, mulai dari kemiskinan ekstrem dan 
ketidakamanan pangan hingga keterbatasan akses layanan 
kesehatan serta penurunan mutu pendidikan.  

Temuan dalam berbagai jurnal bereputasi 
menegaskan bahwa krisis ini tidak bersifat sementara, 
melainkan bersifat struktural dan sistemik, dipicu oleh 
ketimpangan relasi kekuasaan serta lemahnya perlindungan 
hukum internasional bagi masyarakat Palestina. 

Kajian dalam bidang hubungan internasional dan 
studi kemanusiaan kerap menjadikan Palestina sebagai 
contoh konkret transformasi konflik politik menjadi krisis 
kemanusiaan yang bersifat kronis. Penelitian yang bersumber 
dari data Perserikatan Bangsa-Bangsa dan lembaga 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


168 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

kemanusiaan internasional mengungkap tingginya jumlah 
korban sipil, khususnya perempuan dan anak-anak, serta 
peningkatan secara signifikan pengungsi internal.  

Situasi ini semakin memburuk akibat pembatasan 
mobilitas dan terbatasnya akses terhadap bantuan 
kemanusiaan, yang pada akhirnya menghambat proses 
pemulihan sosial dan ekonomi masyarakat Palestina. 

Konsekuensi jangka panjang krisis Palestina 
memiliki dampak terhadap kondisi fisik dan psikologis 
penduduk. Diantaranya adalah tingginya tingkat trauma 
psikologis, gangguan stres pascatrauma (PTSD), serta 
keterbatasan kapasitas tenaga kesehatan dalam merespon 
kebutuhan darurat.  

Fakta ini menegaskan bahwa krisis kemanusiaan di 
Palestina tidak dapat hanya dipahami secara parsial, 
melainkan juga membutuhkan pendekatan holistik yang 
mencakup dimensi sosial, politik, ekonomi, dan kesehatan. 

 
B. Analisis Tahlili Hadits "Al-Muslimu akhu al-Muslim"  

1. Identifikasi Hadits 
Hadits ini diriwayatkan secara lengkap oleh Imam 

Muslim dalam Shahih Muslim Kitab al-Birr wa al-Silah wa 
al-Adab, bab Tahrim az-Zulm wa al-Khidlan, no. 2564.  

Hadits ini merupakan salah satu hadits paling penting 
tentang etika persaudaraan sesama Muslim (ukhuwwah 
Islamiyyah). Redaksi paling lengkap dan komprehensif 
diriwayatkan oleh Abu Hurairah radhiyallahu 'anhu, 
seorang sahabat Nabi yang meriwayatkan ribuan hadits, 
dengan jumlah terbanyak yang dicatat adalah 
sekitar 5.374 hadits. 
Sanad 

ِ عَنِ  نُمَيْرِ  بْنُِ اللَّّ ِ عَبْدُِ حَدَّثنََا شَيْبَةَِ أبَ ي بْنُِ بكَْرِ  أبَُو حَدَّثنََا أبَ ي عَنِْ الْْعَْمَش   

عَلَيْهِ  اللهُِ صَلَّى اللَّّ ِ رَسُولُِ قَالَِ قَالَِ عنه الله رضي هرَُيْرَةَِ أبَ ي عَنِْ صَال ح ِ  

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


169 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

 وَسَلَّمَِ
Matan 

عَلىَ بَعْضُكمُِْ يَب عِْ وَلَِ تدَاَبرَُوا وَلَِ تبََاغَضُوا وَلَِ تنََاجَشوُا وَلَِ تحََاسَدوُا لَِ  

ِ بَيْع ِ بَادَِ وَكُونُوا بَعْض  وَلَِ يَظْل مُهُِ لَِ الْمُسْل مِ  أخَُو الْمُسْل مُِ إ خْوَانًا اللَّّ ِ ع   

يرُِ هَاهُنَا التَّقْوَى يَحْق رُهُِ وَلَِ يَخْذلُُهُِ هِ  إ لىَ وَيُش  اتِ  ثلَََثَِ صَدرْ  ب حَسْبِ  مَرَّ  

ئِ  نَِ امْر  دمَُهُِ حَرَامِ  الْمُسْل مِ  عَلَى الْمُسْل مِ  كلُِ  الْمُسْل مَِ أخََاهُِ يَحْق رَِ أنَِْ الشَّر ِ  م   

رْضُهُِ وَمَالُهُِ وَع   
 

Terjemahan: Telah menceritakan kepada kami Abu Bakr bin 
Abi Syaibah, telah menceritakan kepada kami Abdullah bin 
Numair, dari al-A’masy, dari Abu Shalih, dari Abu Hurairah, 
ia berkata: Rasulullah bersabda: “Janganlah kalian saling 
dengki, melakukan najasy, saling membenci, saling 
membelakangi, dan sebagian dari kalian menjual apa yang dijual 
saudaranya. Jadilah kalian semua hamba-hamba Allah yang 
bersaudara. Seorang muslim adalah saudara bagi muslim yang 
lain, sehingga dia tidak boleh menzhaliminya, menghinanya, 
mendustakannya, dan merendahkannya. Takwa itu letaknya di 
sini (sambil menunjuk ke dadanya sebanyak tiga kali) cukuplah 
seseorang itu dalam kejelekan selama dia merendahkan 
saudaranya sesama muslim. Setiap muslim terhadap muslim 
lainnya haram dan terjaga darah, harta dan kehormatannya.” 
 

Hadits ini juga termasuk dalam kumpulan 40 
Hadits Nawawi (Al-Arba'in an-Nawawiyyah) sebagai 
hadits ke-35. Variasi redaksi dengan makna serupa (fokus 
pada "la yazlimuhu wa la yuslimuhu") diriwayatkan dalam 
Shahih Bukhari nomor 2442 (dari Abdullah bin Umar 
radhiyallahu 'anhuma), serta dalam Shahih Muslim 
nomor 2580. 
2. Analisis Sanad (Rantai Periwayatan) 

Derajat hadits ini adalah Shahih li dzatihi (sahih 
dengan sendirinya, derajat tertinggi). Memiliki kekuatan 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


170 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

mutawatir ma'nawi (maknanya didukung oleh banyak 
riwayat serupa dari sahabat-sahabat lainnya, seperti 
Abdullah bin Umar, Anas bin Malik, dan lainnya). 
Sanadnya muttashil (bersambung) dan semua perawinya 
tsiqah (terpercaya), tanpa cacat seperti tadlis, irsal, atau 
illah. 
3. Analisis Matan (Teks Hadits) 

Imam Muslim meriwayatkan hadits ini melalui 
beberapa jalur dari Abu Hurairah. Jalur Pertama (melalui 
Isma'il bin Ja'far). Jalur ini muttashil sepenuhnya, semua 
perawi adil dan dhabith. Tidak ada tadlis karena Isma'il bin 
Ja'far dikenal jujur dalam periwayatan. Jalur Kedua 
(melalui Dawud bin Qais). Jalur ini juga sahih, dengan 
perawi-perawi yang sempurna dalam keadilan dan 
ketepatan hafalan.  
4. Konteks Historis dan Makna Etis 

Hadits ini disabdakan Rasulullah SAW pada 
periode Madinah setelah Hijrah, saat umat Islam 
menghadapi tantangan membangun masyarakat baru 
dari berbagai suku dan latar belakang. Muhajirin dan 
Anshar berpotensi konflik akibat perbedaan asal, 
sehingga Nabi mengikat mereka dengan konsep 
ukhuwwah Islamiyyah untuk mencegah perpecahan 
internal (Hassan et al. 2025) 

Imam an-Nawawi dalam Syarah Shahih Muslim 
menjelaskan bahwa hadits ini sering menjadi penutup 
khutbah Nabi tentang larangan saling benci dan 
memunggungi, dengan tujuan utama membangun 
persatuan sebagai fondasi kekuatan umat. Beliau 
menekankan bahwa "la yakhdzuluhu" berarti wajib 
menolong saudara, bukan sekadar menghindari 
pengkhianatan (Al-Nawawi 2002). 

Imam Ibn Hajar al-Asqalani dalam Fath al-Bari 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


171 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

mengaitkannya dengan Piagam Madinah, di mana 
persaudaraan menjadi mekanisme sosial untuk 
melindungi yang lemah. Menurutnya, larangan 
menzalimi dan menghina mencerminkan etika taqwa 
yang berpusat pada hati (al-Asqalani 2000). 

Syaikh Muhammad bin Shalih al-Utsaimin dalam 
syarah Riyadhus Shalihin menafsirkan bahwa hadits ini 
menetapkan hak-hak Muslim atas Muslim lainnya, 
seperti salam, menjenguk sakit, mengantar jenazah, 
memenuhi undangan, mendoakan saat bersin, serta tidak 
menzalimi dan tidak meninggalkan dalam kesulitan. 
Beliau menambahkan bahwa "la yakhdzuluhu" mencakup 
bantuan moral maupun material bagi yang tertindas (Al-
Uthaymeen 2011) 

Konteks hadits dari perspektif kontemporer, 
Syaikh Yusuf al-Qaradawi menginterpretasikannya 
sebagai panggilan solidaritas terhadap Muslim yang 
didzalimi di mana pun, melalui dukungan kemanusiaan 
tanpa kekerasan (Al-Qaradawi 1991) 

Ayatollah Muhammad Husain Thabathaba'i 
dalam tafsir Al-Mizan menghubungkannya dengan QS. 
Al-Hujurat:10, menekankan rekonsiliasi antar-Muslim 
sebagai kewajiban untuk menghindari adanya 
perpecahan yang dapat dimanfaatkan musuh eksternal 
(Tatabai 2010) 

Konteks historis ini memperkaya pemahaman 
bahwa persaudaraan bukan hanya sekadar konsep 
abstrak, melainkan juga alat praktis untuk ketahanan 
umat di tengah tekanan eksternal. 

 
C. Implikasi hadits terhadap Kepedulian Sosial dan 

Konteks Palestina 
1. Relevansi Hadits Al-Muslim Akhu al-Muslim 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


172 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

terhadap Krisis Kemanusiaan di Palestina 
Hadits (Al-Muslimu akhu al-Muslim) menegaskan 

konsep persaudaraan umat Islam yang tidak dibatasi oleh 
ruang geografis maupun perbedaan latar belakang. 
Ajaran ini menjadi pijakan normatif yang kuat dalam 
memahami kewajiban solidaritas terhadap sesama 
Muslim yang berada dalam kondisi penderitaan. Dalam 
konteks krisis kemanusiaan di Palestina, pesan hadits 
tersebut memiliki relevansi yang sangat nyata karena 
memuat larangan untuk melakukan kezaliman sekaligus 
perintah untuk saling menolong.  

Situasi di Gaza dan wilayah Palestina lainnya, 
yang ditandai oleh agresi bersenjata, pengungsian massal, 
serta jatuhnya korban jiwa, dapat dipahami sebagai 
bentuk pelanggaran terhadap prinsip persaudaraan yang 
diajarkan Islam.  

Oleh karena itu, umat Islam di berbagai belahan 
dunia memiliki tanggung jawab moral untuk merespon 
kondisi tersebut dengan empati yang tulus dan 
diwujudkan melalui langkah-langkah konkret guna 
meringankan penderitaan saudara seiman mereka (Fatwa 
MUI 2023) 

Persaudaraan yang ditegaskan dalam hadits 
tersebut tidak berhenti pada dimensi spiritual semata, 
melainkan juga menuntut adanya implementasi yang 
bersifat nyata, seperti memenuhi kebutuhan dasar dan 
memberikan perlindungan dari segala bentuk kezaliman.  

Keterkaitannya dengan konteks Palestina 
tampak jelas melalui seruan untuk mendukung 
perjuangan kemerdekaan serta menolak adanya praktik 
penjajahan yang menjadi penyebab berlarutnya krisis 
kemanusiaan. Sejumlah fatwa kontemporer di Indonesia 
menegaskan bahwa keberpihakan dan dukungan 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


173 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

terhadap Palestina merupakan kewajiban, sementara 
segala bentuk bantuan kepada pihak agresor dinyatakan 
haram.  

Pandangan ini sejalan dengan pesan hadits yang 
melarang seorang Muslim menyerahkan saudaranya 
kepada musuh. Sikap solidaritas tersebut pada akhirnya 
berfungsi memperkuat kesatuan umat dalam 
menghadapi konflik yang bersifat kompleks dan 
berkepanjangan (Asyahidda and Amalia 2022) 
2. Implementasi Hadits dalam Aksi Kepedulian Sosial 

Global 
Penerapan hadits (Al-Muslimu akhu al-Muslim) 

dalam praktik kepedulian sosial berskala global terwujud 
melalui beragam bentuk aksi, mulai dari penyaluran 
bantuan kemanusiaan, gerakan boikot terhadap produk 
yang dianggap mendukung agresi, hingga upaya advokasi 
diplomatik di berbagai forum. Di Indonesia, solidaritas 
terhadap Palestina kerap digerakkan melalui peran 
organisasi kemasyarakatan dan pemanfaatan media sosial 
sebagai sarana mobilisasi dukungan publik  

Hambatan utama yang dihadapi meliputi 
keterbatasan akses penyaluran bantuan secara langsung 
akibat blokade wilayah serta ketimpangan pengaruh 
dalam konstelasi politik internasional. Meskipun 
demikian, ajaran hadits ini berkontribusi nyata dalam 
meningkatkan kesadaran umat akan urgensi sikap saling 
menolong yang melampaui batas negara. Berbagai 
tindakan konkret, seperti penggalangan dana dan aksi 
demonstrasi, menjadi representasi implementasi prinsip 
persaudaraan dalam kehidupan sosial kontemporer 
(Ikram et al. 2025)  

Penerapan hadits ini dalam skala global tidak 
terlepas dari sejumlah tantangan, terutama terkait 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


174 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

perbedaan prioritas antara kebutuhan lokal dan isu 
kemanusiaan internasional, serta potensi munculnya 
polarisasi politik dalam merespon konflik.  

Kendati demikian, dampak positif yang 
dihasilkan tergolong signifikan, di antaranya penguatan 
ukhuwah Islamiyah dan tumbuhnya gerakan kemanusiaan 
yang bersifat berkelanjutan. Di Indonesia, sikap 
solidaritas terhadap Palestina kerap dipahami sejalan 
dengan nilai konstitusional politik luar negeri yang bebas 
dan aktif serta prinsip penolakan terhadap segala bentuk 
kolonialisme.  

Hadits ini berfungsi sebagai sumber motivasi 
bagi lahirnya aksi sosial yang inklusif, mulai dari doa 
bersama, penguatan edukasi publik, hingga penyaluran 
bantuan logistik 

Implementasi di tingkat global menunjukkan 
bagaimana umat Islam di berbagai negara, termasuk 
Indonesia, merespon situasi ini melalui gerakan 
solidaritas yang berlandaskan iman. Kendala seperti 
keterbatasan jalur diplomasi tidak menghentikan 
kontribusi umat, tetapi justru memunculkan inovasi 
baru, seperti pemanfaatan kampanye digital dan 
pengembangan wakaf produktif.  

Hadits ini tidak hanya mendorong respons yang 
bersifat reaktif, melainkan juga menginspirasi langkah-
langkah proaktif yang diarahkan pada terwujudnya 
perdamaian jangka panjang. Solidaritas semacam ini pada 
akhirnya memperkaya diskursus kemanusiaan universal 
dengan perspektif yang berakar pada ajaran Islam 
(Fatihah and Maksum 2024) 

 
 
 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


175 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

PENUTUP 
Penelitian ini menyimpulkan bahwa krisis 

kemanusiaan di Palestina merupakan masalah yang rumit 
dan berlangsung lama, dengan dampak besar pada 
kehidupan sosial, ekonomi, psikologis, dan kemanusiaan 
masyarakat. Krisis ini tidak bisa dilihat hanya sebagai konflik 
politik, tetapi juga sebagai persoalan moral yang 
membutuhkan kepedulian dan tanggung jawab bersama. 
Dalam hal ini, ajaran Islam, khususnya hadits Nabi 
Muhammad SAW, berperan penting sebagai pedoman etika 
untuk menumbuhkan kepedulian umat Islam terhadap 
penderitaan rakyat Palestina. 

Kajian terhadap hadits Al-Muslimu akhu al-Muslim 
menunjukkan bahwa persaudaraan dalam Islam bukan 
sekadar konsep keagamaan, tetapi mengandung kewajiban 
nyata untuk tidak menzalimi, saling menolong, serta menjaga 
kehormatan dan keselamatan sesama Muslim. Hadits ini 
memiliki tingkat keabsahan yang kuat dan tetap relevan jika 
dipahami sesuai dengan konteks sosial. Pendekatan tahlili 
membantu memahami pesan hadits secara lebih mendalam, 
sehingga dapat diterapkan dalam situasi kemanusiaan masa 
kini. 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji 
hadits-hadits lain yang membahas keadilan, kepedulian 
sosial, dan perlindungan terhadap kelompok yang tertindas, 
serta memadukan kajian teks dengan penelitian lapangan. 
Dengan cara ini, studi hadits tidak hanya bersifat teoritis, 
tetapi juga dapat memberi dampak nyata dalam memperkuat 
kepedulian dan solidaritas umat Islam dalam kehidupan 
global. 
  

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


176 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

DAFTAR PUSTAKA      

Abdel-Fattah, Randa. 2025. ‘Muslim Solidarity with Palestine 
Whilst Living on Stolen Land: The Politics of 
Ramadan in Australia’. ReOrient 9 (2). 
https://doi.org/10.13169/reorient.9.2.0001. 

Al-Nawawi, Yahya bin Sharaf. 2002. Al-Minhaj Bi Sharh Sahih 
Muslim. Dar al-Ma’rifah. 

Al-Qaradawi, Yusuf. 1991. Islamic Awakening Between Rejection 
and Extremism. International Institute of Islamic 
Thought. 

Al-Uthaymeen, Muhammad bin Salih. 2011. Sharh Riyadhus 
Salihin. Darussalam. 

Asqalani, Ibn Hajar al-. 2000. Fath Al-Bari Sharh Sahih al-
Bukhari. Dar al-Ma’rifah. 

Asyahidda, Fajar Nugraha, and Rizki Amalia. 2022. ‘Analisis 
Gerakan Free Palestine Di Indonesia Sebagai 
Solidaritas Dukungan Umat Muslim Terhadap 
Kemerdekaan Palestina’. SOSIETAS 12 (1): 93–100. 
https://doi.org/10.17509/sosietas.v12i1.48075. 

Fatihah, Siti, and Muh. Nur Rochim Maksum. 2024. 
‘SOLIDARITAS KEMANUSIAAN 
MUHAMMADIYAH UNTUK PALESTINA 
DENGAN MENJALIN HARAPAN Di TENGAH 
KONFLIK’. TAJDID: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Dan Kemanusiaan 8 (2): 72–84. 
https://doi.org/10.52266/tadjid.v8i2.3170. 

Fatwa MUI. 2023. ‘Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 
83 Tahun 2023 Tentang Hukum Dukungan 
Terhadap Perjuangan Palestina’. 

Hassan, Muhammad Ikram Abu, Nurshafiqah Tunnur 
Bahanizam, Nor Masturah Misrijan, Seri Nur 
Athirah Yusni, and Nurhanani Hazman. 2025. 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211


177 

 

DOI:  10.46870/jstain.v7i2.1977 Sinta Masitha, et all 

 

‘Islamic Brotherhood’s Influences on Early Medina 
Society’. AL-MAKRIFAH 2: 59–73. 

Ikram, Abdi Dzil, Idzam Fautanu, and Luthfi Fahrul Rizal. 
2025. ‘Relevansi Pidato Presiden Pada KTT D-8 
Terhadap Diplomasi Indonesia Dengan Palestina 
Perspektif Siyasah Dauliyah’. Staatsrecht: Jurnal 
Hukum Kenegaraan Dan Politik Islam 5 (1): 384–405. 
https://doi.org/10.14421/mq7vf382. 

Marie, Mohammad, Ben Hannigan, and Aled Jones. 2018. 
‘Social Ecology of Resilience and Sumud of 
Palestinians’. Health: An Interdisciplinary Journal for the 
Social Study of Health, Illness and Medicine 22 (1): 20–35. 
https://doi.org/10.1177/1363459316677624. 

Roy, Sara. 2003. Islamic Social Welfare Activism in the Occupied 
Palestinian Territories: A Legitimate Target? International 
Crisis Group Report No. 13. 

Tatabai, Muhammad Husayn. 2010. Al-Mizan: An Exegesis of 
the Qur’an. WOFIS. 

 

 
 

http://dx.doi.org/10.23971/njppi.v3i2.1211

