
811 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Sakralitas Alam dalam Perspektif Seyyed 
Hossein Nasr 

Ahmad Muhisul Lafani1* 
1Universitas Islam Negeri Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia 

2 Institusi, Kota, Negara  
*Email (lafaniahmadmughis@gmail.com) 

 

Keywords : 
The Sacredness of 
Nature; 
Seyyed Hossein 
Nasr; 
Ecological Crisis; 
Islamic Ecotheology; 
Perennial 
Philosophy; 
Environmental 
Spirituality; 
Modernity; 

Abstract 
The global ecological crisis is a manifestation of a deeper spiritual 
crisis rooted in the secular and anthropocentric paradigm of 
modernity. This view has reduced nature to a mere object of 
exploitation, eliminating its sacred dimension. This paper examines 
the ideas of Muslim philosopher Seyyed Hossein Nasr, who 
proposed the concept of the sacredness of nature as a fundamental 
solution. Using qualitative research methods through library 
research and content analysis of Nasr's works and supporting 
literature, this paper describes how Nasr, through the framework of 
Perennial Philosophy and Islamic ecotheology, diagnosed the 
environmental crisis as a result of the loss of a sacred view of the 
cosmos. The discussion shows that Nasr proposes a 
"resacralization" of nature, namely viewing it as ayat kauniyah 
(signs of God) and theophany of Divine Attributes, based on the 
principle of Tawhid. This solution has practical implications for 
educational reform, policy, and public awareness by reintegrating 
spirituality into environmental ethics. While philosophically sound, 
the implementation of this idea faces challenges in a secular global 
context. This journal concludes that restoring a sacred view of nature 
is an essential prerequisite for addressing the ecological crisis in a 
sustainable manner. 
 

Kata Kunci : 
Sakralitas Alam; 
Seyyed Hossein 

Abstrak 
Krisis ekologi global merupakan manifestasi dari krisis spiritual 
yang lebih dalam, berakar pada paradigma modernitas yang 

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about


812 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

Nasr; 
Krisis Ekologi; 
Ekoteologi Islam; 
Filsafat Perennial; 
Spiritualitas 
Lingkungan; 
Modernitas; 

sekuler dan antroposentris. Pandangan ini telah mereduksi alam 
menjadi objek eksploitasi semata, menghilangkan dimensi 
sakralnya. Tulisan ini menelaah gagasan filsuf Muslim, Seyyed 
Hossein Nasr, yang menawarkan konsep sakralitas alam sebagai 
solusi fundamental. Dengan menggunakan metode penelitian 
kualitatif melalui studi pustaka (library research) dan analisis 
konten terhadap karya-karya Nasr serta literatur pendukung, 
jurnal ini menguraikan bagaimana Nasr, melalui kerangka 
Filsafat Perennial dan ekoteologi Islam, mendiagnosis krisis 
lingkungan sebagai akibat dari hilangnya pandangan sakral 
terhadap kosmos. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa Nasr 
mengusulkan "resakralisasi" alam, yaitu memandang alam 
sebagai ayat kauniyah (tanda-tanda Tuhan) dan teofani dari 
Sifat-sifat Ilahi, yang berlandaskan pada prinsip Tawhid. Solusi 
ini memiliki implikasi praktis bagi reformasi pendidikan, 
kebijakan, dan kesadaran masyarakat dengan mengintegrasikan 
kembali spiritualitas ke dalam etika lingkungan. Meskipun kuat 
secara filosofis, implementasi gagasan ini menghadapi tantangan 
dalam konteks global yang sekuler. Jurnal ini menyimpulkan 
bahwa pemulihan pandangan sakral terhadap alam adalah 
prasyarat esensial untuk mengatasi krisis ekologis secara 
berkelanjutan. 

   

Article History : Received :  
01 November 2025 

Accepted :  
28 Desember 2025 

 
PENDAHULUAN 

Peradaban kontemporer dihadapkan pada sebuah krisis 
multidimensional yang manifestasi paling nyatanya adalah krisis 
ekologi global. Fenomena seperti pemanasan global, polusi udara 
dan air, deforestasi masif, dan hilangnya keanekaragaman hayati 
bukan lagi sekadar prediksi, melainkan realitas yang mengancam 
keberlangsungan hidup di planet ini (Abdillah, 2025; Lako, 2018; 
Qurrotul'ain & Khudori Soleh, 2024). Krisis ini, yang sering 
disebut sebagai krisis human-ekologi, secara fundamental bersumber 
dari tindakan manusia yang didorong oleh cara pandang yang keliru 
(Qurrotul'ain & Khudori Soleh, 2024; Ramadhona, dkk., 2022). 
Dalam terminologi teologis Islam, kondisi ini dapat diparalelkan 
dengan konsep fasad fi al-ardh (kerusakan di muka bumi) yang secara 
eksplisit dinyatakan dalam Al-Qur'an sebagai akibat dari ulah 



813 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

tangan manusia (Ramadhona, dkk., 2022). 
Seyyed Hossein Nasr, seorang filsuf Muslim terkemuka, 

berargumen bahwa krisis ekologis ini bukanlah sekadar masalah 
teknis atau politik, melainkan sebuah eksternalisasi dari krisis yang 
lebih dalam: krisis spiritual (Ridhwan, 2009; Sadilah, 2025). 
Menurutnya, degradasi lingkungan yang kita saksikan secara 
eksternal adalah cerminan langsung dari "malaise batin" dan 
"kemiskinan jiwa" manusia modern (Nasr, 1968). Dengan 
demikian, untuk memahami dan mengatasi kerusakan alam, kita 
harus terlebih dahulu mendiagnosis penyakit spiritual yang 
melanda peradaban modern. 

Akar dari krisis spiritual ini, menurut Nasr, tertanam dalam 
fondasi filosofis modernitas itu sendiri. Titik baliknya adalah 
pergeseran paradigmatik yang dimulai pada era Renaisans dan 
dikukuhkan oleh rasionalisme Cartesian, yang secara sistematis 
menggantikan pandangan dunia teosentris (berpusat pada Tuhan) 
dengan pandangan antroposentris (berpusat pada manusia) (Nasr, 
1968; Zulfiko, dkk., 2024). Pergeseran ini memicu proses 
sekularisasi, yang oleh Nasr dipahami sebagai "pengosongan 
makna ruhani dari alam" (Nasr, 1996; Zulfiko, dkk., 2024). Alam 
semesta tidak lagi dilihat sebagai kosmos yang hidup, sakral, dan 
penuh makna, melainkan direduksi menjadi objek yang netral, mati, 
dan tanpa jiwa. Konsekuensinya, alam mengalami reduksi menjadi 
sekadar kumpulan sumber daya material yang siap dieksploitasi 
untuk memenuhi kebutuhan dan hasrat manusia yang tak terbatas. 

Jika diagnosis Nasr benar—bahwa krisis ekologi berakar 
pada krisis spiritual—maka solusinya tidak dapat bersifat teknis 
atau kebijakan semata. Yang dibutuhkan adalah sebuah pergeseran 
fundamental dalam kesadaran manusia, yaitu pemulihan kembali 
pandangan spiritual terhadap alam (Sadilah, 2025). Di sinilah letak 
urgensi untuk menghadirkan kembali spiritualitas ekologis 
(ecological spirituality), sebuah kerangka yang menghubungkan 
kesadaran batin dengan tindakan nyata yang pro-lingkungan 
(Laksono, 2022; Manguju, 2022). 

Tulisan ini bertujuan untuk melakukan telaah mendalam 



814 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

terhadap gagasan Seyyed Hossein Nasr sebagai sebuah respons 
filosofis dan teologis yang komprehensif terhadap krisis ekologi. 
Jurnal ini akan mengeksplorasi konsep sakralitas alam yang digagas 
Nasr, yang berakar kuat dalam metafisika Islam dan Filsafat 
Perennial, sebagai paradigma alternatif untuk menggantikan 
paradigma modernitas yang terbukti destruktif (Ridhwan, 2009; 
Sadilah, 2025). 

 
 
METODE PENELITIAN 
 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan studi pustaka (library research) (Ridhwan, 2009; Sadilah, 
2025). Pengumpulan data dilakukan dengan menelaah sumber-
sumber literatur primer dan sekunder. Sumber primer meliputi 
karya-karya utama Seyyed Hossein Nasr yang relevan dengan tema 
filsafat lingkungan, spiritualitas, dan kritik terhadap modernitas, 
seperti The Encounter of Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern 
Man dan Religion and the Order of Nature (Sadilah, 2025). Sumber 
sekunder mencakup buku, jurnal ilmiah, tesis, dan artikel yang 
membahas pemikiran Nasr, ekoteologi Islam, dan Filsafat 
Perennial. 
Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis konten (content 
analysis) dengan pendekatan deskriptif-interpretatif (Sadilah, 2025). 
Proses analisis melibatkan identifikasi konsep-konsep kunci dalam 
pemikiran Nasr, menguraikannya secara sistematis, dan 
menginterpretasikan maknanya dalam konteks krisis ekologi 
kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menyajikan sebuah 
sintesis yang koheren dari gagasan Nasr mengenai sakralitas alam 
dan relevansinya sebagai solusi atas krisis lingkungan. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Landasan Teoritis Pemikiran Nasr 

Untuk memahami argumen Nasr secara utuh, perlu 
diletakkan landasan teoretis yang menjadi fondasi pemikirannya, 
yang mencakup tiga konsep kunci: sakralitas dalam Islam, kerangka 



815 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

Filsafat Perennial, dan prinsip-prinsip ekoteologi Islam. 
Dalam pemikiran Nasr, "sakral" (sacred) adalah segala 

sesuatu yang berkaitan langsung dengan Realitas Ilahi (Nasr, 1989). 
Pemahaman ini dicapai melalui scientia sacra atau "ilmu suci", sebuah 
bentuk pengetahuan yang menghubungkan dimensi fisik dengan 
spiritual melalui wahyu dan intelek ('aql) (Masykur, dkk., 2023; 
Nasr, 1993). Kerangka kerja utama yang menopang pemikirannya 
adalah philosophia perennis atau Filsafat Perennial, yaitu doktrin 
tentang kebenaran metafisik universal yang berada di jantung 
semua tradisi agama (Nasr, 1997). Prinsip ini menegaskan adanya 
satu Realitas Ilahi, manifestasinya dalam kosmos, dan kapasitas 
manusia untuk mengenalnya. 

Pemikiran Nasr juga merupakan kontribusi penting bagi 
ekoteologi Islam, yang mengintegrasikan spiritualitas dengan 
kesadaran ekologis (Laksono, 2022; Masykur, dkk., 2023). Prinsip-
prinsip fundamentalnya meliputi Tauhid (Keesaan Ilahi) yang 
berimplikasi pada kesatuan ciptaan, Khalifah fi al-Ardh (mandat 
manusia sebagai wakil Tuhan untuk memelihara bumi), Amanah 
(kepercayaan suci untuk menjaga alam), dan Mizan (kewajiban 
menjaga keseimbangan kosmik) (Jurnal Risalah, 2025). 
Seyyed Hossein Nasr: Biografi Intelektual Singkat 

Seyyed Hossein Nasr lahir di Teheran, Iran, pada tahun 
1933, dalam keluarga dengan tradisi keilmuan yang kuat (Anjasyah, 
2023). Ia menerima pendidikan Islam tradisional yang mendalam 
sebelum melanjutkan studi di Barat, di mana ia meraih gelar sarjana 
fisika dari MIT dan Ph.D. dalam Sejarah Sains dan Filsafat dari 
Harvard University (Ridhwan, 2009). Perpaduan unik ini 
memungkinkannya memahami sains modern dari dalam, sekaligus 
mengkritisinya dari perspektif metafisika tradisional. 

Nasr diakui sebagai eksponen terkemuka filsafat Islam, 
penafsir Tasawuf, dan tokoh sentral dalam Mazhab Tradisionalis 
atau Perennialis (Nasr, 1978; Nasr, 1972; Nasr, 1989). Seluruh 
pemikirannya berpusat pada relasi trinitas antara Tuhan (Realitas 
Absolut), manusia (makhluk teomorfis yang berfungsi sebagai 
khalifah), dan alam (teofani sakral yang mencerminkan Sifat-sifat 



816 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

Tuhan) (Al-Afkar Journal, t.t.; Alawiyah, 2025; Nasr, 1968). 
Konsep Sakralitas Alam Menurut Nasr 

 

Inti dari pemikiran ekologis Nasr adalah konsep sakralitas 
alam, yang diuraikan melalui beberapa doktrin utama: 

1. Alam sebagai Ayat-Ayat Tuhan (Ayat Kauniyah): Nasr 
memandang alam semesta sebagai "Al-Qur'an kosmik" (al-
Qur’an al-takwini), di mana setiap fenomena alam adalah ayat 
atau "tanda" Ilahi yang menunjuk pada realitas yang lebih 
tinggi (Nasr, 1996; Santosa, 2022). Mempelajari alam, 
dengan demikian, adalah sebuah tindakan hermeneutika 
spiritual untuk merenungkan Sang Pencipta (Ramadhona, 
dkk., 2022; Halaqa Journal, 2023). 

2. Prinsip Tawhid dan Keterhubungan Kosmos: Doktrin 
Tawhid (Keesaan Ilahi) berimplikasi pada kesatuan dan 
keterhubungan seluruh ciptaan (Hulawan, dkk., 2024). 
Krisis ekologi, bagi Nasr, adalah pengingkaran praktis 
terhadap Tawhid, karena manusia bertindak seolah-olah 
terpisah dari alam (Ramadhona, dkk., 2022; Nasr, 1968). 

3. Kritik terhadap Sains Modern dan Sekularisasi Alam: 
Nasr mengkritik asumsi filosofis sains modern yang 
membelah realitas menjadi subjek yang berpikir dan objek 
material, sehingga mereduksi alam menjadi mekanisme tak 
berjiwa (Nasr, 1968; Zulfiko, dkk., 2024). Proses 
"desakralisasi" ini menghilangkan kemungkinan adanya 
makna dan tujuan dalam alam, sehingga melegitimasi 
eksploitasi tanpa batas (Nasr, 1993). 
Alam sebagai Cermin Transendensi: Dalam pandangan 

Nasr, alam adalah sebuah teofani (tajalli), manifestasi dari Nama-
nama dan Sifat-sifat Ilahi (Nasr, 1989; Etheses UIN Malang, 2024). 
Keindahan dan keteraturan kosmos adalah cerminan "Wajah 
Tuhan" (Wajhullah) (Alawiyah, 2025; Etheses UIN Malang, 2024). 
Oleh karena itu, kontemplasi terhadap alam adalah sebuah praktik 
spiritual (dhikr) untuk mencapai pengetahuan tentang Tuhan 
(ma'rifah) (Nasr, 1996; Etheses UIN Malang, 2024). 
Relevansi dan Solusi Krisis Ekologis 



817 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

 

Gagasan Nasr memiliki relevansi langsung dengan krisis 
ekologi kontemporer. Ia mendiagnosis bahwa akar penyebab krisis 
ini adalah hilangnya pandangan sakral terhadap kosmos akibat 
dominasi pandangan dunia sekuler (Ridhwan, 2009; Sadilah, 2025). 
Solusi yang ditawarkannya bersifat metafisik: sebuah 
"resakralisasi" alam melalui "spiritualisasi kembali" pandangan 
manusia (Nasr, 1996; Ridhwan, 2009; Jurnal Scientia, 2017). Hal ini 
menuntut dihidupkannya kembali scientia sacra dan praktik spiritual 
seperti "eko-sufisme" untuk melatih "mata hati" agar mampu 
mempersepsikan kembali kesakralan alam (Didaktika Islamika, 
2024; ResearchGate, 2021). 

Kerangka ini melahirkan etika lingkungan teosentris, di mana 
nilai alam berasal dari statusnya sebagai ciptaan Tuhan, bukan dari 
kegunaannya bagi manusia (Didaktika Islamika, 2024). Implikasi 
praktisnya mencakup reformasi pendidikan menuju pemahaman 
holistik, perumusan kebijakan yang didasarkan pada nilai spiritual, 
dan penumbuhan kesadaran masyarakat yang memandang alam 
sebagai amanah suci (Nasr, 1993; Putri, 2020; Masitoh, dkk., 2023). 
Analisis Kritis Pemikiran Nasr 

Pemikiran Nasr memiliki kekuatan dalam sifatnya yang 
integratif, diagnosisnya yang spiritual, dan pesannya yang 
universal berkat landasan Filsafat Perennial (ResearchGate, 2021; 
Ridhwan, 2009; Jurnal Al-Hadi, t.t.). Namun, gagasannya juga 
menghadapi kelemahan dan tantangan implementasi. Kritiknya 
terhadap sains modern dapat dianggap anti-sains, sehingga 
menyulitkan dialog dengan komunitas ilmiah (Zulfiko, dkk., 2024; 
Core.ac.uk, t.t.). Solusinya yang menuntut transformasi spiritual 
global bersifat visioner namun kurang pragmatis untuk 
diterapkan dalam masyarakat sekuler (Jurnal Al-Hadi, t.t.; Jurnal 
Al-Fikra, 2024). Selain itu, penekanannya pada pengetahuan 
esoteris berpotensi dianggap elitis. 

Meskipun demikian, pemikiran Nasr menawarkan potensi 
besar bagi pengembangan studi Islam kontemporer, terutama 
dalam merumuskan fikih lingkungan (fiqh al-bi'ah), kurikulum 
pendidikan Islam yang holistik, dan sebagai basis teologis untuk 



818 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

dialog lingkungan lintas-agama (Reflektika Journal, 2021; 
Repository Syekh Nurjati, 2025). 
PENUTUP 

Pemikiran Seyyed Hossein Nasr menawarkan diagnosis 
dan solusi yang mendalam terhadap krisis ekologi kontemporer. Ia 
berargumen bahwa krisis ini bukanlah sekadar masalah teknis, 
melainkan gejala dari penyakit spiritual yang berakar pada 
desakralisasi alam oleh peradaban modern. Bagi Nasr, alam adalah 
manifestasi sakral dari Realitas Ilahi, sebuah kitab kosmik yang 
dipenuhi dengan tanda-tanda kebesaran Tuhan (ayat kauniyah). 
Seluruh kosmos terhubung dalam kesatuan yang mencerminkan 
Keesaan Tuhan (Tawhid). Hilangnya pandangan ini telah mengubah 
alam dari subjek kontemplasi menjadi objek eksploitasi. 

Kesimpulan utama dari analisis ini adalah bahwa solusi 
yang berkelanjutan terhadap krisis ekologi tidak dapat dicapai 
hanya melalui perbaikan teknologi atau regulasi politik. Pemulihan 
kembali kemampuan kita untuk mempersepsikan yang sakral di 
dalam alam adalah prasyarat untuk membangun kembali hubungan 
yang harmonis dengan lingkungan. Visi Nasr tentang resakralisasi 
alam menawarkan jalan untuk menyembuhkan bukan hanya planet 
ini, tetapi juga jiwa manusia modern. 

Pemikiran Nasr yang kaya secara teoretis membuka 
berbagai peluang untuk penelitian lanjutan yang lebih bersifat 
aplikatif, seperti pengembangan kurikulum pendidikan lingkungan 
berbasis spiritualitas, penerjemahan prinsip metafisiknya menjadi 
pedoman kebijakan yang praktis, dan studi kasus tentang praksis 
sosial komunitas religius dalam menerapkan etika lingkungan 
(Reflektika Journal, 2021; Masitoh, dkk., 2023; Putri, 2020). 



819 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdillah, M. D. 2025. ‘Krisis ekologi di indonesia: Dampak 
eksploitasi sumber daya alam dan upaya pemanfaatan 
berkelanjutan’. Maliki Interdisciplinary Journal (MIJ) 3 (6): 
1203–10. 

Alawiyah, T. 2025. ‘Relevansi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr 
Terhadap Pengembangan Paradigma Pendidikan Islam 
Kontemporer’. Tesis Magister, Repository Syekh Nurjati. 

Anjasyah, A. 2023. ‘Sayyed Hossein Nasr: Tradisionalisme Islam 
dan Scientia Sacra’. LSF Discourse. 

Didaktika Islamika. 2024. ‘Kontruksi Pemikiran Sufistik Sayyed 
Hossein Nasr Tentang Ecological Ethics (Studi Terhadap 
Pandangan Suwito)’. Didaktika Islamika 15 (01): 37–63. 

Etheses UIN Malang. 2024. ‘Ekoteologi dalam Pemikiran Seyyed 
Hossein Nasr dan Badiuzzaman Said Nursi’. 

Gligor, M., dkk. 2021. Mircea Eliade: A Critical Reader. Equinox 
Publishing. 

Hulawan, D. E., A. Yasin, & Alwizar. 2024. ‘Pola Hubungan 
Sains dan Islam dalam Perspektif Seyyed Hossein Nasr’. 
Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 23 (1). 

Jurnal Risalah. 2025. ‘Ekoteologi Islam: Menelusuri Prinsip 
Tauhid, Amanah, dan Mizan dalam Konservasi 
Lingkungan’. Jurnal Risalah 1 (1). 

Jurnal Scientia. 2017. ‘Ekologi Spiritual: Solusi Krisis 
Lingkungan’. Scientia: Jurnal Hasil Penelitian 2 (1). 

Lako, A. 2018. Krisis Ekologi Global dan Kehancuran Lingkungan. 
Laksono, G. E. 2022. ‘Pendidikan Agama Islam berbasis 

Ecotheology Islam untuk Mewujudkan Kesadaran 
Lingkungan’. Jurnal Kependidikan 10 (2): 247–58. 

Manguju, Y. N. 2022. ‘Membangun Kesadaran Sebagai Manusia 
Spiritual-Ekologis Dalam Menghadapi Krisis Ekologi di 
Toraja’. SOPHIA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 3 
(1): 29–49. 



820 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

Masykur, dkk. 2023. ‘Scientia Sacra Seyyed Hossein Nasr 
Perspektif Filsafat Lingkungan dan Kontribusinya pada 
Pengembangan Kajian Ekologis’. Substantia 25 (2). 

Nasr, S. H. 1968. The Encounter of Man and Nature: The Spiritual 
Crisis of Modern Man. George Allen & Unwin. 

Nasr, S. H. 1972. Sufi Essays. George Allen & Unwin. 
Nasr, S. H. 1976. Islam and the Plight of Modern Man. Longman. 
Nasr, S. H. 1978. Sadr Al-Din Shirazi and His Transendent Theosophy. 

Imperial Iranian Academy of Philosophy. 
Nasr, S. H. 1981. Islamic Life and Thought. State University of New 

York Press. 
Nasr, S. H. 1989. Knowledge and the Sacred. State University of New 

York Press. 
Nasr, S. H. 1993. The Need for a Sacred Science. State University of 

New York Press. 
Nasr, S. H. 1996. Religion and the Order of Nature. Oxford 

University Press. 
Nasr, S. H. 1997. Pengetahuan dan Kesucian (Knowledge and the Secred). 

Diterjemahkan oleh Suharsono. Pustaka Belajar. 
Nasr, S. H. 2003. Antara Tuhan, Manusia dan Alam: Jembatan 

Filosofis dan Religius Menuju Puncak Spiritual. Diterjemahkan 
oleh Ali Noer Zaman. IRCiSoD. 

Qurrotul'ain, D., & A. Khudori Soleh. 2024. ‘Krisis Lingkungan 
(Human-Ekologi) dalam Pandangan Filsafat Mulla 
Shadra’. Jurnal Pendidikan Indonesia 5 (6): 250–58. 

Ramadhona, N., dkk. 2022. ‘Krisis Ekologi dalam Perspektif 
Islam dan Kristen’. Jurnal Ushuluddin 21 (1): 92–105. 

Reflektika Journal. 2021. ‘Rekonstruksi Sistem Pendidikan Islam 
di Era Modern Perspektif Seyyed Hossein Nasr’. 

ResearchGate. 2021. ‘Konsep Ekosufisme dalam Perspektif 
Sayyed Hossein Nasr’. 

Ridhwan, M. 2009. ‘Ekosofi Islam (Kajian Pemikiran Ekologi 
Seyyed Hoosein Nasr)’. Tesis Magister, UIN Sunan 
Kalijaga. 



821 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948                                   Ahmad Muhisul Lafani 

 

Sadilah, N. 2025. ‘Pemikiran Seyyed Hossein Nasr Tentang 
Pengelolaan Sumber Daya Alam Dalam Perspektif Etika 
Lingkungan’. Tesis, UIN STS JAMBI. 

Santosa, I. 2022. ‘Pemahaman Tradisional mengenai Alam 
Menurut S.H. Nasr’. Repository Universitas Paramadina. 

White, L. Jr. 1967. ‘The Historical Roots of Our Ecologic Crisis’. 
Science 155 (3767): 1203–7. 

Zulfiko, R., dkk. 2024. ‘Kritik Terhadap Sekularisasi Ilmu Dalam 
Pandangan Syed Hossein Nasr Dan Korelasinya Dengan 
Pembangunan Ilmu Hukum Transendental’. eScience 
Humanity Journal 5 (1). 


