811

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan

Kemasyarakatan

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about

E-ISSN: 2715-5420

Sakralitas Alam dalam Perspektif Seyyed

Hossein Nasr
Ahmad Muhisul Lafani

"Universitas Islam Negeri Prof. KH. Saifuddin Zubri, Purwokerto, Indonesia

2 Institusi, Kota, Negara
"Email (lafaniahmadmughis@gmail.com)

Keywords :

The Sacredness of
Nature;

Seyyed Hossein
Nasry

Ecological  Crisisy
Islamic Ecotheology,
Perennial
Philosophy;
Environmental
Spirituality;
Modernity;

Abstract

The global ecological crisis is a manifestation of a deeper spiritual
crisis rooted in the secular and anthropocentric paradigm of
modernity. This view has reduced nature to a mere object of
exploitation, eliminating its sacred dimension. This paper examines
the ideas of Muslim philosopher Seyyed Hossein Nasr, who
proposed the concept of the sacredness of nature as a fundamental
solution. Using qualitative research methods through /library
research and content analysis of Nasr's works and supporting
literature, this paper describes how Nasr, through the framework of
Perennial Philosophy and Islamic ecotheology, diagnosed the
environmental crisis as a result of the loss of a sacred view of the
cosmos.  The  discussion  shows  that Nasr proposes a
"resacralization” of nature, namely viewing it as ayat kanniyah
(signs of God) and thegphany of Divine Attributes, based on the
principle of Tawhid. This solution has practical implications for
educational reform, policy, and public awareness by reintegrating
Spirituality into environmental ethics. While philosophically sound,
the implementation of this idea faces challenges in a secular global
context. This journal concludes that restoring a sacred view of nature
is an essential prerequisite for addressing the ecological crisis in a
sustainable manner.

Kata Kunci :
Sakralitas Alam;

Abstrak
Krisis ekologi global merupakan manifestasi dari krisis spiritual

Seyyed Hossein  yang lebib dalam, berakar pada paradigma modernitas yang

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani


https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about

812

Nasr; sekuler dan antroposentris. Pandangan ini telah mereduksi alam
Krisis Ekologi;  menjadi - objek  eksploitasi - semata, menghilangkan  dimensi
Ekoteologi - Islam; ~ sakralnya. Tulisan ini menelaah gagasan filsuf Muslim, Seyyed
Filsafat  Perennial; ~ Hossein Nasr, yang menawarkan konsep sakralitas alam sebagai

Spiritualitas solusi fundamental. Dengan menggunakan wmetode penelitian
Lingknngan; kualitatif melalni studi pustaka (library research) dan analisis
Modernitas; konten terbadap karya-karya Nasr serta literatur pendukung,

Jurnal ini menguraikan bagaimana WNasr, melalui kerangka
Filsafat Perennial dan ekoteologi Islam, mendiagnosis Fkrisis
lingkungan sebagai akibat dari hilangnya pandangan sakral
terbadap kosmos. Hasil pembahasan menunjukkan babwa Nasr
mengusulkean "resakralisasi”  alam, yaitu memandang alam
sebagai ayat kauniyah (tanda-tanda Tubhan) dan teofani dari
Sifat-sifat Llabi, yang berlandaskan pada prinsip Tawhid. Solusi
ini memiliki  implikasi praktis bagi reformasi  pendidikan,
kebijakan, dan kesadaran masyarakat dengan mengintegrasikan
kembali spiritualitas ke dalam etika lingknngan. Meskipun kuat
secara filosofis, implementasi gagasan ini menghadapi tantangan
dalam konteks global yang sekuler. Jurnal ini menyimpulkan
babwa  pemnliban pandangan sakral terbadap alam adalah
prasyarat  esensial untuk mengatasi Rrisis ekologis  secara
berkelanjutan.

Article History :  Received : Accepted :
01 November 2025 28 Desember 2025

PENDAHULUAN

Peradaban kontemporer dihadapkan pada sebuah krisis
multidimensional yang manifestasi paling nyatanya adalah krisis
ckologi global. Fenomena seperti pemanasan global, polusi udara
dan air, deforestasi masif, dan hilangnya keanekaragaman hayati
bukan lagi sekadar prediksi, melainkan realitas yang mengancam
keberlangsungan hidup di planet ini (Abdillah, 2025; LLako, 2018;
Qurrotul'ain & Khudori Soleh, 2024). Krisis ini, yang seting
disebut sebagai krisis human-eologz, secara fundamental bersumber
dari tindakan manusia yang didorong oleh cara pandang yang keliru
(Qurrotul'ain & Khudori Soleh, 2024; Ramadhona, dkk., 2022).
Dalam terminologi teologis Islam, kondisi ini dapat diparalelkan
dengan konsep fasad fi al-ardh (kerusakan di muka bumi) yang secara
cksplisit dinyatakan dalam Al-Qur'an sebagai akibat dari ulah

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



813

tangan manusia (Ramadhona, dkk., 2022).

Seyyed Hossein Nasr, seorang filsuf Muslim terkemuka,
berargumen bahwa krisis ekologis ini bukanlah sekadar masalah
teknis atau politik, melainkan sebuah eksternalisasi dari krisis yang
lebih dalam: krisis spiritual (Ridhwan, 2009; Sadilah, 2025).
Menurutnya, degradasi lingkungan yang kita saksikan secara
cksternal adalah cerminan langsung dari "malaise batin" dan
"kemiskinan jiwa" manusia modern (Nasr, 1968). Dengan
demikian, untuk memahami dan mengatasi kerusakan alam, kita
harus terlebih dahulu mendiagnosis penyakit spiritual yang
melanda peradaban modern.

Akar dari krisis spiritual ini, menurut Nasr, tertanam dalam
fondasi filosofis modernitas itu sendiri. Titik baliknya adalah
pergeseran paradigmatik yang dimulai pada era Renaisans dan
dikukuhkan oleh rasionalisme Cartesian, yang secara sistematis
menggantikan pandangan dunia teosentris (berpusat pada Tuhan)
dengan pandangan antroposentris (berpusat pada manusia) (Nast,
1968; Zulfiko, dkk., 2024). Pergeseran ini memicu proses
sekularisasi, yang oleh Nasr dipahami sebagai "pengosongan
makna ruhani dati alam" (Nasr, 1996; Zulfiko, dkk., 2024). Alam
semesta tidak lagi dilihat sebagai kosmos yang hidup, sakral, dan
penuh makna, melainkan direduksi menjadi objek yang netral, mati,
dan tanpa jiwa. Konsekuensinya, alam mengalami reduksi menjadi
sekadar kumpulan sumber daya material yang siap dieksploitasi
untuk memenuhi kebutuhan dan hasrat manusia yang tak terbatas.

Jika diagnosis Nasr benar—bahwa krisis ekologi berakar
pada krisis spiritual—maka solusinya tidak dapat bersifat teknis
atau kebijakan semata. Yang dibutuhkan adalah sebuah pergeseran
fundamental dalam kesadaran manusia, yaitu pemulihan kembali
pandangan spiritual terhadap alam (Sadilah, 2025). Di sinilah letak
urgensi untuk menghadirkan kembali spiritualitas ekologis
(ecological ~ spiritnality), sebuah kerangka yang menghubungkan
kesadaran batin dengan tindakan nyata yang pro-lingkungan
(Laksono, 2022; Manguju, 2022).

Tulisan ini bertujuan untuk melakukan telaah mendalam

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



814

terthadap gagasan Seyyed Hossein Nasr sebagai sebuah respons
filosofis dan teologis yang komprehensif terhadap krisis ekologi.
Jurnal ini akan mengeksplorasi konsep sakralitas alam yang digagas
Nasr, yang berakar kuat dalam metafisika Islam dan Filsafat
Perennial, sebagai paradigma alternatif untuk menggantikan
paradigma modernitas yang terbukti destruktif (Ridhwan, 2009;
Sadilah, 2025).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan studi pustaka (/brary research) (Ridhwan, 2009; Sadilah,
2025). Pengumpulan data dilakukan dengan menelaah sumber-
sumber literatur primer dan sekunder. Sumber primer meliputi
karya-karya utama Seyyed Hossein Nasr yang relevan dengan tema
filsafat lingkungan, spiritualitas, dan kritik terhadap modernitas,
seperti The Encounter of Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern
Man dan Religion and the Order of Nature (Sadilah, 2025). Sumber
sekunder mencakup buku, jurnal ilmiah, tesis, dan artikel yang
membahas pemikiran Nasr, ekoteologi Islam, dan Filsafat
Perennial.
Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis konten (content
analysis) dengan pendekatan deskriptif-interpretatif (Sadilah, 2025).
Proses analisis melibatkan identifikasi konsep-konsep kunci dalam
pemikiran  Nasr, menguraikannya secara sistematis, dan
menginterpretasikan maknanya dalam konteks krisis ekologi
kontemporer. Penelitian ini bertujuan untuk menyajikan sebuah
sintesis yang koheren dari gagasan Nasr mengenai sakralitas alam
dan relevansinya sebagai solusi atas krisis lingkungan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Landasan Teoritis Pemikiran Nasr

Untuk memahami argumen Nasr secara utuh, perlu
diletakkan landasan teoretis yang menjadi fondasi pemikirannya,
yang mencakup tiga konsep kunci: sakralitas dalam Islam, kerangka

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



815

Filsafat Perennial, dan prinsip-prinsip ekoteologi Islam.

Dalam pemikiran Nasr, "sakral" (sacred) adalah segala
sesuatu yang berkaitan langsung dengan Realitas Ilahi (Nasr, 1989).
Pemahaman ini dicapai melalui scientia sacra atau "ilmu suci", sebuah
bentuk pengetahuan yang menghubungkan dimensi fisik dengan
spiritual melalui wahyu dan intelek (‘ag) (Masykur, dkk., 2023;
Nasr, 1993). Kerangka kerja utama yang menopang pemikirannya
adalah philosophia perennis atau Filsafat Perennial, yaitu doktrin
tentang kebenaran metafisik universal yang berada di jantung
semua tradisi agama (Nasr, 1997). Prinsip ini menegaskan adanya
satu Realitas Ilahi, manifestasinya dalam kosmos, dan kapasitas
manusia untuk mengenalnya.

Pemikiran Nasr juga merupakan kontribusi penting bagi
ckoteologi Islam, yang mengintegrasikan spiritualitas dengan
kesadaran ekologis (Laksono, 2022; Masykur, dkk., 2023). Prinsip-
prinsip fundamentalnya meliputi Tauhid (Keesaan Ilahi) yang
berimplikasi pada kesatuan ciptaan, Khalifah fi al-Ardh (mandat
manusia sebagai wakil Tuhan untuk memelihara bumi), Amanah
(kepercayaan suci untuk menjaga alam), dan Mizan (kewajiban
menjaga keseimbangan kosmik) (Jurnal Risalah, 2025).

Seyyed Hossein Nasr: Biografi Intelektual Singkat

Seyyed Hossein Nasr lahir di Teheran, Iran, pada tahun
1933, dalam keluarga dengan tradisi keilmuan yang kuat (Anjasyah,
2023). Ia menerima pendidikan Islam tradisional yang mendalam
sebelum melanjutkan studi di Barat, di mana ia meraih gelar sarjana
fistika dari MIT dan Ph.D. dalam Sejarah Sains dan Filsafat dari
Harvard University (Ridhwan, 2009). Perpaduan unik ini
memungkinkannya memahami sains modern dari dalam, sekaligus
mengkritisinya dari perspektif metafisika tradisional.

Nasr diakui sebagai eksponen terkemuka filsafat Islam,
penafsir Tasawuf, dan tokoh sentral dalam Mazhab Tradisionalis
atau Perennialis (Nasr, 1978; Nasr, 1972; Nasr, 1989). Seluruh
pemikirannya berpusat pada relasi trinitas antara Tuhan (Realitas
Absolut), manusia (makhluk teomorfis yang berfungsi sebagai
khalifah), dan alam (teofani sakral yang mencerminkan Sifat-sifat

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



816

Tuhan) (Al-Afkar Journal, t.t.; Alawiyah, 2025; Nasr, 1968).
Konsep Sakralitas Alam Menurut Nasr

Inti dari pemikiran ekologis Nasr adalah konsep sakralitas
alam, yang diuraikan melalui beberapa doktrin utama:

1. Alam sebagai Ayat-Ayat Tuhan (Ayat Kauniyah): Nasr
memandang alam semesta sebagai "Al-Qur'an kosmik" (a/-
Qur'an al-takwini), di mana setiap fenomena alam adalah ayar
atau "tanda" Ilahi yang menunjuk pada realitas yang lebih
tinggi (Nasr, 1996; Santosa, 2022). Mempelajari alam,
dengan demikian, adalah sebuah tindakan hermenecutika
spiritual untuk merenungkan Sang Pencipta (Ramadhona,
dkk., 2022; Halaqa Journal, 2023).

2. Prinsip Tawhid dan Keterhubungan Kosmos: Doktrin
Tawhid (Keesaan Ilahi) berimplikasi pada kesatuan dan
keterhubungan seluruh ciptaan (Hulawan, dkk., 2024).
Krisis ekologi, bagi Nasr, adalah pengingkaran praktis
tethadap Tawhid, karena manusia bertindak seolah-olah
terpisah dari alam (Ramadhona, dkk., 2022; Nasr, 1968).

3. Kritik terhadap Sains Modern dan Sekularisasi Alam:
Nasr mengkritik asumsi filosofis sains modern yang
membelah realitas menjadi subjek yang berpikir dan objek
material, sehingga mereduksi alam menjadi mekanisme tak
berjiwa (Nasr, 1968; Zulfiko, dkk., 2024). Proses
"desakralisasi" ini menghilangkan kemungkinan adanya
makna dan tujuan dalam alam, sehingga melegitimasi
eksploitasi tanpa batas (Nast, 1993).

Alam sebagai Cermin Transendensi: Dalam pandangan
Nasr, alam adalah sebuah teofani (Zzjalli), manifestasi dari Nama-
nama dan Sifat-sifat Ilahi (Nasr, 1989; Etheses UIN Malang, 2024).
Keindahan dan keteraturan kosmos adalah cerminan "Wajah
Tuhan" (Wajbullah) (Alawiyah, 2025; Etheses UIN Malang, 2024).
Oleh karena itu, kontemplasi terthadap alam adalah sebuah praktik
spiritual (dhikr) untuk mencapai pengetahuan tentang Tuhan
(ma'rifah) (Nast, 1996; Etheses UIN Malang, 2024).

Relevansi dan Solusi Krisis Ekologis

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



817

Gagasan Nasr memiliki relevansi langsung dengan krisis
ckologi kontemporer. Ia mendiagnosis bahwa akar penyebab krisis
ini adalah hilangnya pandangan sakral terhadap kosmos akibat
dominasi pandangan dunia sekuler (Ridhwan, 2009; Sadilah, 2025).
Solusi  yang  ditawarkannya  bersifat metafisik:  sebuah
"resakralisasi' alam melalui "spiritualisasi kembali" pandangan
manusia (Nast, 1996; Ridhwan, 2009; Jurnal Scientia, 2017). Hal ini
menuntut dihidupkannya kembali scentia sacra dan praktik spiritual
seperti "eko-sufisme" untuk melatth "mata hati" agar mampu
mempersepsikan kembali kesakralan alam (Didaktika Islamika,
2024; ResearchGate, 2021).

Kerangka ini melahirkan etika lingkungan teosentris, di mana
nilai alam berasal dari statusnya sebagai ciptaan Tuhan, bukan dari
kegunaannya bagi manusia (Didaktika Islamika, 2024). Implikasi
praktisnya mencakup reformasi pendidikan menuju pemahaman
holistik, perumusan kebijakan yang didasarkan pada nilai spiritual,
dan penumbuhan kesadaran masyarakat yang memandang alam
sebagai amanah suci (Nasr, 1993; Putri, 2020; Masitoh, dkk., 2023).
Analisis Kritis Pemikiran Nasr

Pemikiran Nasr memiliki kekuatan dalam sifatnya yang
integratif, diagnosisnya yang spiritual, dan pesannya yang
universal berkat landasan Filsafat Perennial (ResearchGate, 2021;
Ridhwan, 2009; Jurnal Al-Hadi, t.t). Namun, gagasannya juga
menghadapi kelemahan dan tantangan implementasi. Kritiknya
terthadap sains modern dapat dianggap anti-sains, schingga
menyulitkan dialog dengan komunitas ilmiah (Zulfiko, dkk., 2024;
Core.ac.uk, t.t.). Solusinya yang menuntut transformasi spiritual
global bersifat visioner namun kurang pragmatis untuk
diterapkan dalam masyarakat sekuler (Jurnal Al-Hadi, t.t.; Jurnal
Al-Fikra, 2024). Selain itu, penekanannya pada pengetahuan
esoteris berpotensi dianggap elitis.

Meskipun demikian, pemikiran Nasr menawarkan potensi
besar bagi pengembangan studi Islam kontemporer, terutama
dalam merumuskan fikih lingkungan (figh al-bi'ah), kurikulum
pendidikan Islam yang holistik, dan sebagai basis teologis untuk

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



818

dialog lingkungan lintas-agama (Reflektika Journal, 2021
Repository Syekh Nurjati, 2025).
PENUTUP

Pemikiran Seyyed Hossein Nasr menawarkan diagnosis
dan solusi yang mendalam terhadap krisis ekologi kontemporer. Ia
berargumen bahwa krisis ini bukanlah sekadar masalah teknis,
melainkan gejala dari penyakit spiritual yang berakar pada
desakralisasi alam oleh peradaban modern. Bagi Nasr, alam adalah
manifestasi sakral dari Realitas Ilahi, sebuah kitab kosmik yang
dipenuhi dengan tanda-tanda kebesaran Tuhan (ayar kauniyab).
Seluruh kosmos terhubung dalam kesatuan yang mencerminkan
Keesaan Tuhan (Tawhid). Hilangnya pandangan ini telah mengubah
alam dari subjek kontemplasi menjadi objek eksploitasi.

Kesimpulan utama dari analisis ini adalah bahwa solusi
yang berkelanjutan terhadap krisis ekologi tidak dapat dicapai
hanya melalui perbaikan teknologi atau regulasi politik. Pemulihan
kembali kemampuan kita untuk mempersepsikan yang sakral di
dalam alam adalah prasyarat untuk membangun kembali hubungan
yang harmonis dengan lingkungan. Visi Nasr tentang resakralisasi
alam menawarkan jalan untuk menyembuhkan bukan hanya planet
ini, tetapi juga jiwa manusia modern.

Pemikiran Nasr yang kaya secara teoretis membuka
berbagai peluang untuk penelitian lanjutan yang lebih bersifat
aplikatif, seperti pengembangan kurikulum pendidikan lingkungan
berbasis spiritualitas, penerjemahan prinsip metafisiknya menjadi
pedoman kebijakan yang praktis, dan studi kasus tentang praksis
sosial komunitas religius dalam menerapkan etika lingkungan
(Reflektika Journal, 2021; Masitoh, dkk., 2023; Putri, 2020).

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



819

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, M. D. 2025. ‘Kirisis ekologi di indonesia: Dampak
eksploitasi sumber daya alam dan upaya pemanfaatan
berkelanjutan’. Maliki Interdisciplinary Journal (MI]) 3 (6):
1203-10.

Alawiyah, T. 2025. ‘Relevansi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr
Terhadap Pengembangan Paradigma Pendidikan Islam
Kontemporer’. Tesis Magister, Repository Syekh Nurjati.

Anjasyah, A. 2023. ‘Sayyed Hossein Nasr: Tradisionalisme Islam
dan Scientia Sacra’. LSF Discourse.

Didaktika Islamika. 2024. ‘Kontruksi Pemikiran Sufistik Sayyed
Hossein Nasr Tentang Ecological Ethics (Studi Terhadap
Pandangan Suwito)’. Didaktika Islamika 15 (01): 37-63.

Etheses UIN Malang. 2024. ‘Ekoteologi dalam Pemikiran Seyyed
Hossein Nasr dan Badiuzzaman Said Nursi’.

Gligor, M., dkk. 2021. Mircea Eliade: A Critical Reader. Equinox
Publishing.

Hulawan, D. E., A. Yasin, & Alwizar. 2024. ‘Pola Hubungan
Sains dan Islam dalam Perspektif Seyyed Hossein Nast’.
Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 23 (1).

Jurnal Risalah. 2025. ‘Ekoteologi Islam: Menelusuri Prinsip
Tauhid, Amanah, dan Mizan dalam Konservasi
Lingkungan’. Jurnal Risalah 1 (1).

Jurnal Scientia. 2017. ‘Ekologi Spiritual: Solusi Krisis
Lingkungan’. Scentia: Jurnal Hasil Penelitian 2 (1).

Lako, A. 2018. Krisis Ekologi Global dan Kebancuran Lingkungan.

Laksono, G. E. 2022. ‘Pendidikan Agama Islam berbasis
Ecotheology Islam untuk Mewujudkan Kesadaran
Lingkungan’. Jurnal Kependidikan 10 (2): 247-58.

Manguju, Y. N. 2022. ‘Membangun Kesadaran Sebagai Manusia
Spiritual-Ekologis Dalam Menghadapi Krisis Ekologi di
Toraja’. SOPHILA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 3
(1): 29-49.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



820

Masykur, dkk. 2023. ‘Scientia Sacra Seyyed Hossein Nasr
Perspektif Filsafat Lingkungan dan Kontribusinya pada
Pengembangan Kajian Ekologis’. Substantia 25 (2).

Nasr, S. H. 1968. The Encounter of Man and Nature: The Spiritual
Crisis of Modern Man. George Allen & Unwin.

Nasrt, S. H. 1972. Sufi Essays. George Allen & Unwin.

Nasr, S. H. 1976. Islam and the Plight of Modern Man. Longman.

Nasr, S. H. 1978. Sadr A/-Din Shirazi and His Transendent Theosophy.
Imperial Iranian Academy of Philosophy.

Nasrt, S. H. 1981. Islamic Life and Thought. State University of New
York Press.

Nasr, S. H. 1989. Knowledge and the Sacred. State University of New
York Press.

Nasrt, S. H. 1993. The Need for a Sacred Science. State University of
New York Press.

Nasr, S. H. 1996. Religion and the Order of Nature. Oxford
University Press.

Nasr, S. H. 1997. Pengetabuan dan Kesucian (Knowledge and the Secred).
Diterjemahkan oleh Suharsono. Pustaka Belajar.

Nast, S. H. 2003. Antara Tuban, Manusia dan Alam: Jembatan
Filosofis dan Religins Menujn Puncak Spiritual. Diterjemahkan
oleh Ali Noer Zaman. IRCiSoD.

Qurrotul'ain, D., & A. Khudori Soleh. 2024. ‘Krisis Lingkungan
(Human-Ekologi) dalam Pandangan Filsafat Mulla
Shadra’. Jurnal Pendidikan Indonesia 5 (6): 250-58.

Ramadhona, N., dkk. 2022. ‘Krisis Ekologi dalam Perspektif
Islam dan Kristen’. Jurnal Ushuluddin 21 (1): 92—105.

Reflektika Journal. 2021. ‘Rekonstruksi Sistem Pendidikan Islam
di Era Modern Perspektif Seyyed Hossein Nast’.

ResearchGate. 2021. ‘Konsep Ekosufisme dalam Perspektif
Sayyed Hossein Nast’.

Ridhwan, M. 2009. ‘Ekosofi Islam (Kajian Pemikiran Ekologi
Seyyed Hoosein Nasr)’. Tesis Magister, UIN Sunan
Kalijaga.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



821

Sadilah, N. 2025. ‘Pemikiran Seyyed Hossein Nasr Tentang
Pengelolaan Sumber Daya Alam Dalam Perspektif Etika
Lingkungan’. Tesis, UIN STS JAMBI.

Santosa, 1. 2022. ‘Pemahaman Tradisional mengenai Alam
Menurut S.H. Nast’. Repository Universitas Paramadina.

White, L. Jr. 1967. “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis’.
Sczence 155 (3767): 1203-7.

Zulfiko, R., dkk. 2024. ‘Kritik Terhadap Sekularisasi Ilmu Dalam
Pandangan Syed Hossein Nasr Dan Korelasinya Dengan
Pembangunan Ilmu Hukum Transendental’. eSczence
Humanity Journal 5 (1).

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1948 Ahmad Muhisul Lafani



