296

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan

Kemasyarakatan
Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
E-ISSN: 2715-5420

Aspek Teologi Al-Asy’ariyah dalam Tafsir
Mafitih al-Ghaib: Studi atas Pemikiran
Fakhruddin Ar-Razi

Pahmi Zakiyudin ", Abd. Muid? Nurbaiti’

" Universitas PTIQ Jakarta
2 Universitas PTIQ Jakarta
? Universitas PTIQ Jakarta

*pabmizakiyudin@gmail.com, muid_bugis@yahoo.com, nurbaiti@ptiq.ac.id

Keywords : Abstract
Fakbruddin -~ Ar- This study examines aspects of Ash'ariyah theology in Fakhruddin
Raziy The Will of Ar-Ragi's Tafsir Mafitih al-Ghaib, with the ain of exploring how
Allah; Ratios and ~Ar-Razi integrates ratios and revelations in interpreting Qur'anic
Revelations;  Tafsir — verses related to theology. Fakbruddin Ar-Razi is a central fignre
Mafitih  al-Ghaib; —in the Ash'ariyah theological tradition known for his ability to
Ash'ariyah combine rational and textual approaches in his commentary. In his
Theology. commentary, Ar-Razgi divides the attributes of Allab into two main
categories: the nature of salbiyah and the nature of thubutiyah, and
explains that Allah's will is absolute and His actions are not bound
by time. Ar-Ragi also discusses ru'yatullal) (seeing Allab),
emphasizing that seeing God physically in this world is impossible,
but it is possible to do so in the hereafter in a spiritual sense.
Regarding the purpose of Allah's actions, Ar-Razi argues that
Allah does not have a specific purpose in each of His actions, but
that all His actions are based on wisdom and benefits that arise as
a natural result of His will. The study also notes how Tafsir
Mafitih al-Ghaib combines peripatetic philosophy and Ash'ariyab
theology, creating a powerful synthesis between ratio and revelation.
Ar-Razi eriticized the view of Mu'tazilah, who considered that
Allab's actions must have a specific purpose, and asserted that

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all


https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:pahmizakiyudin@gmail.com
mailto:muid_bugis@yahoo.com
mailto:nurbaiti@ptiq.ac.id

297

Allab's actions remain legitimate and perfect without a specific
purpose. Tafsir Mafatih al-Ghaib is a monumental work in the
study of Islamic theology, combining rationality with textual
interpretation in understanding the theology of the Qur'an in depth.

Kata Kunci :

Fakbruddin ~ Ar-
Razi;  Kebendak
Alla;, Rasio dan
Wabyn; Tafsir
Mafitih  al-Ghaib;
Teologi Asy'ariyab.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji aspek teologi Asy’ariyal dalam Tafsir
Mafatih al-Ghaib karya Fakbruddin Ar-Razi, dengan tujuan
untuk menggali bagaimana Ar-Razi mengintegrasikan rasio dan
wahyn dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an_yang berkaitan
dengan teologi. Fakhruddin Ar-Razi merupakan tokoh sentral
dalam  tradisi  teologi  Asy’ariyah  yang dikenal  karena
kemampuannya  menggabungkan  pendekatan  rasional  dan
tekstual dalam tafsirmya. Dalam tafsirnya, Ar-Razi membagi
sifat-sifat Allah menjadi dna kategori utama: sifat salbiyah dan
sifat thubutiyah, serta menjelaskan babwa kebendak Allab
adalab mutlak dan perbuatan-INya tidak terikat oleh wakitn. Ar-
Razi juga membahas  ru’yatullal  (melibat Allah), dengan
menekankan babwa melibat Allab secara fisik di dunia ini
adalab mustahil, namun mungkin fterjadi di akbirat dalam
pengertian spiritual. Terkait dengan tujnan tindakan Allah, Ar-
Razi berpendapat babwa Allah tidak memiliki tujuan tertentn
dalam setiap tindakannya, melainkan segala perbuatan-Nya
didasarkan pada hikmal dan kemaslabatan yang muncul sebagai
akibat alami dari kebendak-Nya. Penelitian ini juga mencatat
bagaimana Tafsir Mafatih al-Ghaib menggabungkan filsafat
peripatetik dan teologi Asy'ariyah, menciptakan sintesis yang
kuat antara rasio dan wabyn. Ar-Razi mengkritik pandangan
Mun'tazilah, yang menganggap babwa tindakan Allah barus
memilifi tujuan spesifik, dan menegaskan babwa tindakan Allah
tetap sab dan sempurna tanpa tujuan tertentn. T afsir Mafitih al-
Ghaib merupakan karya yang monumental dalam Rajian teologi
Islam, menyatukan rasional dengan  tafsir tekstual dalam
memahami teologi A-Qur'an secara mendalam.

Article History :

Received : Accepted :
01 Oktober 2025 20 Desember 2025

PENDAHULUAN

Perdebatan teologis dalam Islam sejak era klasik
melahirkan beragam aliran pemikiran yang berusaha menafsirkan
ayat-ayat Al-Qur'an melalui pendekatan berbeda sesuai

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



298

kecenderungan metodologis masing-masing (Hajar, 2018). Al-
Qur’an sebagai teks terbuka memberikan ruang luas bagi
perbedaan interpretasi, terutama dalam isu-isu kalam seperti sifat
Tuhan, kehendak, perbuatan manusia, dan relasi akal-wahyu
(Ritonga, 20106). Perbedaan cara pandang ini melahirkan dua kutub
besar kecenderungan tekstualis seperti Hanabilah dan corak
rasionalis seperti Mu’tazilah, dua arus utama yang mewarnai
polemik panjang dalam wacana teologi Islam.

Di tengah pertentangan ekstrem antara literalisme Hanbali
dan rasionalisme Mu’tazilah, muncul aliran Asy’ariyah sebagai jalan
tengah yang berupaya mengakomodasi peran akal tanpa
menegasikan otoritas nash. Asy’ariyah menempatkan akal sebagai
instrumen untuk menguatkan nash, bukan untuk menghakiminya
(Zahrah, 1996). Dengan demikian, teologi Asy’ariyah membangun
model interpretasi moderat yang menjaga proporsi antara dalil
naqgli dan burhan aqli. Pendekatan ini menjadi pengaruh besar
dalam tradisi tafsir, terutama ketika para mufassir menghadapi ayat-
ayat mutasyabihat yang memerlukan penalaran lebih dalam.

Fakhruddin ar-Razi merupakan salah satu tokoh Asy’ariyah
paling berpengaruh yang berhasil memadukan metode kalam,
filsafat, dan logika dalam karya-karyanya. Melalui Tafsir Mafatih al-
Ghaib karya ensiklopedis yang mencakup linguistik, figh, ushul,
filsafat, hingga teologi ar-Razi menampilkan pendekatan tafsir
teologis yang kaya argumen dan analisis (Majdud, n.d.). Walau
dipuji sebagai tokoh pembaharu Asy’ariyah, ia juga menuai kritik,
termasuk tuduhan terlalu mengakomodasi rasionalitas dan terlalu
sering menukil gagasan Mu’tazilah maupun filsafat Yunani
(Addahsyi, 2014).

Perdebatan lain juga muncul dari kalangan Hanabilah dan
tokoh seperti Ibnu Taimiyah yang menolak penggunaan ta’wil dan
mengkritik tafsir ar-Razi karena dianggap mendahulukan akal atas
nash. (Yusuf, 2014). Kritik ini menunjukkan bahwa ar-Razi berada
pada posisi unik dalam diskursus teologi: ia tidak sepenuhnya
tekstualis dan tidak pula rasionalis ekstrem. Melainkan, ia
memadukan dalil-dalil rasional untuk mengokohkan makna ayat

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



299

tanpa terjebak dalam penolakan terhadap teks. Pendekatan ini
semakin menegaskan kedudukan Mafatih al-Ghaib sebagai tafsir
teologis yang berpengaruh namun sekaligus kontroversial.

Melihat dinamika tersebut, kajian terhadap aspek teologi
Asy’ariyah dalam penafsiran ar-Razi menjadi relevan, terutama
untuk memahami bagaimana ia mengonstruksi hubungan akal—
wahyu dalam penafsiran ayat-ayat teologi. Apakah interpretasi ar-
Razi konsisten dengan prinsip Asy’ariyah? Bagaimana ia
memposisikan akal dalam membaca teks-teks teologis? Dan sejauh
mana kecenderungan filsafat serta konteks sosial-politik zamannya
mempengaruhi tafsirnya? Pertanyaan-pertanyaan ini penting untuk
dijawab dalam kerangka memahami karakter pemikiran Asy’ariyah
secara lebih komprehensif.

Kajian mengenai Tafsir Mafatth al-Ghaib karya
Fakhruddin ar-Razi telah dilakukan oleh beberapa peneliti, namun
mayoritas kajian tersebut masih menyoroti aspek-aspek tertentu
secara parsial, bukan pada struktur teologi Asy’ariyah secara
menyeluruh. Penelitian Hermaisyah (2015) misalnya, berfokus
pada pengaruh ideologi Mu’tazilah dan Asy’ariyah terhadap
pandangan ar-Razi mengenai konsep takdir. Penelitian ini
menemukan bahwa ar-Razi tetap berpijak pada prinsip Asy’ariyah
yang meyakini bahwa segala sesuatu telah ditetapkan sejak azali,
sechingga interpretasinya konsisten dengan doktrin keesaan
kehendak Tuhan. Penelitian Hermaisyah lainnya (2016) mengkaji
konsep perbuatan manusia dalam perspektif al-Kasysyaf karya Az-
Zamakhsyari dan Mafatih al-Ghaib. Studi komparatif tersebut
menegaskan bahwa ar-Razi menolak pandangan Mu’tazilah
mengenai penciptaan perbuatan oleh manusia, dan lebih
meneguhkan prinsip Asy’ariyah yang menyatakan bahwa segala
gerak dan kehendak merupakan ciptaan Allah, sementara manusia
hanya “mengakuisisi” perbuatannya. Meskipun memberikan
kontribusi pada isu teologi tertentu, kedua penelitian ini hanya
mengurai satu aspek ajaran Asy’ariyah sehingga belum menyentuh
keseluruhan struktur metodologi teologis ar-Razi.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



300

Penelitian lain oleh Derysmono (2019) mengupas nilai-nilai
pendidikan dalam QS. Lugman menggunakan Tafsir Mafatih al-
Ghaib. Fokus utamanya adalah etika, pendidikan akidah, dan
moral, bukan pada metodologi teologis atau posisi ar-Razi dalam
tradisi Asy’ariyah. Penelitian ini kembali menunjukkan bahwa
Mafatih al-Ghaib kerap digunakan sebagai sumber tafsir tematik,
namun dimensi teologinya belum banyak dieksplorasi. Sementara
itu, penelitian Sholihat (2022) menelaah bias ideologi dalam Tafsir
al-Misbah khususnya relasi Sunni-Syiah sehingga kontribusinya
tidak terkait langsung dengan teologi Asy’ariyah ataupun tafsir ar-
Razi, meski tetap memberikan gambaran bahwa tafsir dapat
dipengaruhi kerangka ideologis tertentu.

Dari keseluruhan penelitian terdahulu tersebut tampak
bahwa belum ada kajian yang menelaah secara komprehensif
bagaimana prinsip-prinsip Asy’ariyah meliputi hubungan akal
wahyu, konsep sifat Tuhan, zz'wil zjmaili dan tafshili, serta penerapan
al-qaniin al-kulli dioperasikan oleh ar-Razi dalam penafsiran ayat-
ayat teologi. Sebagian penelitian hanya mengangkat isu teologis
tertentu seperti takdir dan perbuatan manusia, sementara dimensi
metodologis dan konsistensi teologis ar-Razi dalam keseluruhan
tafsirnya tidak menjadi fokus. Dengan demikian, penelitian ini
hadir sebagai kajian pertama yang memetakan integrasi teologi
Asy’ariyah dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib secara utuh, baik dari sisi
metodologi, corak pemikiran, maupun konsistensinya dengan
fondasi akidah Asy’ariyah.

Penelitian-penelitian terdahulu mengenai Mafatih al-Ghaib
pada umumnya masih bersifat parsial, seperti mengkaji isu takdir,
perbuatan manusia, atau nilai pendidikan, sehingga belum
menghadirkan analisis komprehensif tentang bagaimana prinsip-
prinsip teologi Asy’ariyah diintegrasikan secara sistematis dalam
keseluruhan kerangka penafsiran Fakhruddin ar-Razi. Belum ada
studi yang menelaah konsistensi metodologis ar-Razi dalam
menerapkan konsep-konsep kunci Asy’ariyah termasuk 7z wil zjmilt,
ta'wil tafshili, relasi aql-naql, serta teoti al-qaniin al-kulli dalam
membaca  ayat-ayat  teologi, maupun penelitian = yang

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



301

menghubungkan pemikirannya dengan konteks sosio-intelektual
zamannya (Paputungan et al., 2022). Dari sinilah penelitian ini
memperoleh kebaruannya, yaitu dengan menghadirkan pemetaan
menyeluruh tentang representasi teologi Asy’ariyah dalam Tafir
Mafatih  al-Ghaib, sekaligus menganalisis bagaimana ar-Razi
mengonstruksi  kerangka  hermeneutis yang memadukan
rasionalitas dan teks secara proporsional. Pendekatan seperti ini
menawarkan kontribusi baru bagi kajian tafsir teologis dan
memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang dinamika
epistemologi Asy’ariyah dalam tradisi tafsir klasik.

Penelitian ini menggunakan kerangka teologi Asy’ariyah
sebagai dasar analisis untuk memahami penafsiran Fakhruddin ar-
Razi terhadap ayat-ayat teologi. Dalam teologi Asy’ariyah,
hubungan akal dan wahyu dipahami secara proporsional yaitu akal
dipakai untuk menguatkan makna nash, tetapi tidak digunakan
sebagai hakim yang mengalahkan teks. Dengan demikian, akal
berfungsi sebagai instrumen penjelas, sementara wahyu tetap
menjadi sumber kebenaran utama. Prinsip epistemologis ini
penting untuk menelusuri bagaimana ar-Razi membangun
argumentasi teologis dalam tafsirnya (Adnin & Zein, 2020).
Dengan memahami prinsip dasar teologi Asy'ariyah ini, kita kini
beralih untuk menggali bagaimana Fakhruddin Ar-Razi
memanfaatkan rasio dan wahyu dalam menafsirkan sifat-sifat
Allah. Dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib, Ar-Razi membagi sifat-sifat
Allah menjadi dua kategori utama: sifat salbiyah dan sifat
thubutiyah, yang masing-masing berfungsi untuk menegaskan
kesempurnaan dan ketidakterbatasan Allah.

Dalam menghadapi ayat-ayat mutasyabibat, Asy’ariyah
menggunakan dua bentuk pendekatan ta’wil. Pertama, 7a'wil jjmali,
yaitu memalingkan makna literal ayat tanpa menentukan makna
alternatif dan menyerahkan hakikatnya kepada Allah (Zafwid)).
Kedua, fa'wil tafshili, yaitu menakwilkan ayat kepada makna majazi
apabila terdapat qarinah (indikasi) yang kuat untuk itu. Dua
pendekatan  ini  digunakan untuk menghindari  kesan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



302

antropomorfisme dan menjaga kesucian konsep ketuhanan (Fajar,
2020).

Kerangka teori ini diperkuat dengan konsep a/-ganiin al-kulli
sebuah prinsip harmonisasi antara akal dan nash yang sering
digunakan ar-Razi (Sidiropoulou, 2015). Menurut prinsip ini, jika
makna zhahir teks tampak bertentangan dengan dalil akal yang
bersifat qat’i, maka makna zhahir tersebut perlu diarahkan kepada
makna non-literal melalui 72’7/, sebab validitas dalil nagli sendiri
diakui melalui argumen akal (Nurullah, 2016). Dengan demikian,
al-qantn al-kulli menjadi fondasi logis yang menjelaskan
bagaimana ar-Razi menyelesaikan potensi kontradiksi antara teks
dan rasio.

Kerangka teori ini digunakan untuk membaca bagaimana
ar-Razi sebagai teolog Asy’ariyah generasi akhir mengintegrasikan
rasionalitas, linguistik, dan komitmen terhadap nash dalam
penafsiran ayat-ayat teologi di Tafsir Mafatih al-Ghaib (Salsabila,
2024). Dengan teori ini, penelitian dapat mengevaluasi konsistensi
ar-Razi terhadap prinsip-prinsip Asy’ariyah serta memetakan corak
teologis yang membentuk struktur penafsirannya.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
jenis library research, karena seluruh data diperoleh melalui
penelusuran literatur yang relevan dengan pemikiran Fakhruddin
ar-Razi dan teologi Asy’ariyah. Sumber data primer penelitian ini
adalah teks asli Tafsir Mafatih al-Ghaib sebagai karya terbesar ar-
Razi, beserta beberapa karya tulisnya yang lain yang relevan dengan
analisis. Sumber data sekunder mencakup kitab-kitab kalam,
literatur Asy’ariyah, buku-buku sejarah intelektual Islam, serta
artikel jurnal dan penelitian akademik yang mendukung
pembahasan mengenai ar-Razi dan pemikiran teologisnya.

Pengumpulan data dilakukan melalui identifikasi kata kunci
seperti “Asy’ariyah”, “ta’wil”, “aqal-naql”, “ayat teologi”, dan “al-
qanun al-kulli” yang digunakan untuk menelusuri sumber-sumber
melalui katalog perpustakaan, basis data akademik, serta koleksi

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



303

kitab klasik. Setiap sumber kemudian dipilih berdasarkan relevansi
dan kredibilitasnya agar data yang digunakan valid dan mampu
mendukung analisis penelitian secara mendalam (Sulkifli & Rajab,
2023).

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi
(content analysis). Tahap pertama adalah analisis teks, yaitu
membaca dan mengidentifikasi konsep-konsep teologi Asy’ariyah
yang muncul dalam penafsiran ar-Razi. Tahap kedua adalah
klasifikasi tema, dengan mengelompokkan temuan ke dalam isu-isu
utama seperti konsep sifat Tuhan, perbuatan Tuhan, hubungan
akal wahyu, serta metode ta’wil. Tahap berikutnya adalah pemetaan
konsep, untuk melihat bagaimana ar-Razi mengintegrasikan
rasionalitas dan nash dalam menafsirkan ayat-ayat teologi. Tahap
terakhir adalah analisis komparatif, yaitu membandingkan
pandangan ar-Razi dengan pemikiran teologis dari madzhab lain
sejauh didukung literatur untuk melihat posisi metodologis dan
konsistensinya sebagai teolog Asy’ariyah (Gunarti & Ahmadi,
2023).

Melalui metode ini, penelitian mampu mengungkap
struktur  pemikiran ar-Razi secara mendalam, sekaligus
menunjukkan bagaimana prinsip-prinsip Asy’ariyah tidak hanya
hadir sebagai doktrin teologis, tetapi juga bekerja sebagai kerangka
hermeneutis dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. Setelah
mengidentifikasi metodologi yang digunakan untuk mengkaji tafsir
Fakhruddin Ar-Razi, kami kini akan memaparkan temuan-temuan
utama yang ditemukan dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib, dengan
fokus pada penerapan teologi Asy'ariyah dalam pemahaman sifat
Allah, kehendak Allah, dan perbuatan-Nya.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Biografi Fakhruddin ar-Razi

Fakhruddin Ar-Razi (544-606 H) adalah seorang tokoh
besar dalam sejarah intelektual Islam. Ia dikenal dengan sebutan
Ibnu Khatib Ar-Ray dan merupakan ulama yang memiliki keahlian
dalam berbagai disiplin ilmu seperti tafsir, kalam, filsafat, logika,

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



304

dan ushul fikih. Lahir di Ray, Ar-Razi berasal dari keluarga yang
sangat berpengaruh dalam dunia keilmuan, khususnya dalam ilmu
kalam. Ayahnya, Dhiya'uddin, adalah seorang imam terkemuka
yang mengajarkan ilmu kalam dan fikih, yang memengaruhi Ar-
Razi dalam memahami dan menguasai berbagai ilmu agama.
Setelah ayahnya wafat, Ar-Razi melanjutkan pendidikannya dengan
berguru kepada tokoh-tokoh besar seperti al-Kamal as-Simnani
dan Majduddin al-Jili, yang memperdalam ilmu kalam dan filsafat
(Abdillah, 2006).

Dalam perjalanan intelektualnya, ar-Razi menempuh
banyak perjalanan dan berinteraksi dengan banyak aliran
pemikiran. Periode hidupnya yang penuh permasalahan politik,
sosial, dan ilmiah turut mempengaruhi pemikirannya (Kholiq &
Kafiyah, 2024). Ar-Razi dikenal sebagai seorang yang kritik
terhadap berbagai aliran teologi, terutama Mu’tazilah dan aliran-
aliran antropomorfis, serta membela teologi Asy’ariyah dalam
karya-karyanya. Meskipun sering dikritik karena menggabungkan
filsafat Yunani dengan teologi Islam, Ar-Razi tetap dihormati
sebagai salah satu tokoh yang mampu menggabungkan rasio dan
wahyu dalam memahami teologi Islam (Alwani, 2010).

Ar-Razi memposisikan akal sebagai sarana untuk
memahami nash, bukan sebagai otoritas yang menandinginya,
sehingga tercapai harmoni antara dalil rasional dan wahyu. As-
Sanusi juga menegaskan bahwa validitas al-Qur’an dan Sunnah
diketahui melalui akal, dan sebagian teks memang perlu ditakwil
agar tidak menimbulkan pemahaman yang keliru (Usamah, 2010).
Dalam kaidah ta’wilnya, ar-Razi menjelaskan bahwa ketika sebuah
lafaz memiliki dua kemungkinan makna, salah satunya lebih kuat
(rajih) dan lainnya lebih lemah (warih), maka pemaknaan dengan
makna yang kuat menjadikannya muhkam, sedangkan memilih
makna yang lemah menjadikannya mutasyabih. Peralihan dari makna
kuat ke makna lemah hanya boleh dilakukan jika terdapat dalil
cksternal yang memadai, baik berupa dalil lafzhi maupun rasional.
Namun menurut ar-Razi, dalil lafzhi tidak menghasilkan kepastian
karena bergantung pada berbagai aspek riwayat bahasa, nahwu,

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



305

sharaf, serta bebas dari kemungkinan musytarak, majaz, atau
kontradiksi. Karena itu, dalil naql tidak mencapai tingkat kepastian
mutlak. Maka, pengalihan makna hanya dibenarkan jika dalil akal
yang pasti menunjukkan bahwa pemaknaan lahiriah tidak mungkin
diterima (al-Razi, 1985).

Dengan demikian, penggunaan makna yang lemah baru
diperbolehkan ketika pemahaman literal menjadi mustahil; pada
kondisi tersebut ta’wil justru wajib. Ar-Razi menyusun empat
kemungkinan ketika ada benturan antara dalil akal yang qat’i dan
dalil naql secara lahir: (1) kedua-duanya benar, yang mustahil
karena berarti dua kebenaran saling bertentangan; (2) keduanya
salah, juga mustahil; (3) makna lahir nash salah sementara akal
benar; atau (4) makna lahir nash benar sementara akal salah, yang
tidak mungkin karena validitas nash sendiri hanya dapat diketahui
melalui akal yang menetapkan keberadaan Tuhan, sifat-sifat-Nya,
serta kebenaran mukjizat dan kenabian. Maka kemungkinan yang
tersisa adalah bahwa makna lahir nash tidak dimaksudkan, atau
bahwa nash tersebut ditakwil jika mengikuti pandangan yang
membolehkannya; sedangkan bagi yang tidak membolehkan ta’wil,
maknanya diserahkan kepada Allah (al-Razi, 1985).

Ar-Razi menerapkan prinsip 7zwil dalam penafsirannya
terhadap  sifat-sifat khabariyah Contohnya pada makna
“kedekatan” (qurb), ar-Razi menafsirkannya sebagai kedekatan
rahmat Allah kepada hambanya, bukan kedekatan fisik. Untuk sifat
dengan makna “kedatangan dan turun” (maji' dan nuzil), ar-Razi
menegaskan bahwa Allah terbebas dari gerakan fisik. Ia kemudian
menyebutkan berbagai interpretasi metaforis untuk ayat-ayat yang
tampaknya menggambarkan Allah “datang” atau “turun”. Sifat
“tangan kanan” (yamin) ditafsirkan Ar-Razi sebagai ungkapan
tentang kekuatan dan kekuasaan Allah. Tentang sifat “tertawa”
(dhahk), ar-Razi menyatakan bahwa tertawa dalam arti sebenarnya
adalah mustahil bagi Allah (al-Razi, 1985).

Ibn Taymiyah mengkritik pendekatan ar-Razi karena
dianggap mengedepankan akal di atas nash ketika keduanya tampak
bertentangan, sehingga memunculkan anggapan bahwa ar-Razi dan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



306

para ulama Asy’ariyah seperti al-Juwaini, al-Bagdadi, al-Ghazali, al-
Amudi, Ibn Fauruq, dan as-Sanusi lebih memprioritaskan akal.
Cara ini berbeda dengan pendekatan Salaf yang lebih tekstual,
sehingga mereka menganggap metode Asy’ariyah terlalu rasionalis
(Azhim, 1999). Namun jika diperhatikan secara utuh, ar-Razi
sebenarnya tidak memposisikan akal sebagai hakim atas nash,
melainkan sebagai alat untuk memastikan pemahaman terhadap
makna lahiriah. Ini serupa dengan penjelasan al-Ghazali dalam a/-
Igtishad fi al-I'tigad, bahwa apa pun yang datang dari nash harus
diterima selama tidak bertentangan dengan akal yang pasti; jika akal
memandang sesuatu mustahil, maka nash tersebut wajib ditakwil.
Banyak hadis yang tampak menyerupakan Allah dengan makhluk
juga tidak sahih, sedangkan yang sahih pun tidak memiliki makna
pasti sehingga dapat ditakwil. Jika akal tidak mampu menentukan
kemungkinan atau kemustahilannya, maka sikap yang tepat adalah
menerima nash tanpa menetapkan makna lahiriahnya (Ghazali,
2008).

Sejalan dengan itu, Muhammad ‘Abduh menyatakan
bahwa ketika akal dan nash tampak bertentangan, umat Islam
cenderung mendahulukan akal, baik dengan menerima teks sambil
mengakui keterbatasan pemahaman, atau menafsirkannya sesuai

kaidah bahasa agar selaras dengan penalaran (Usamah, 2010).

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



307

Skema Metodologi ar-Razi dalam Hubungan Akal dan Teks

Prinsip ar-Razi dalam
Memahami Teks

|

Makna Lahiriah
Teks saat terjadi
Pertentangan:

ketika terjadi
pertentangan antara
akal yang pasti dan
makna lahiriah teks,
ar-Razi lebih
mengutamakan akal
yang pasti

/Prioritas Akal atas \

A4

Ta'wil digunakan
untuk menyelesaikan
pertentangan antara
teks agama (nushiish
syar'iyyah) dengan
bukti-bukti rasional.
Ini adalah upaya
untuk
menyelaraskan
ajaran agama dengan
pemikiran rasional.

/Penggunaan Ta'wil: \

v
/Pandangan tentang \

Teks Agama:

teks-teks agama
dianggap sebagai
dalil lafzhiyah (bukti
verbal) yang tidak
memberikan
keyakinan mutlak.
Ini mengindikasikan
pendekatan yang
lebih kritis terhadap
interpretasi literal

N O\ o\

B. Tafsir Mafitih al-Ghaib

Tafsir Mafatth al-Ghaib adalah karya monumental
Fakhruddin Ar-Razi yang dikenal juga dengan nama Tafsir al-
Kabir. Karya ini bukan hanya merupakan tafsir Al-Qur'an, tetapi
juga ensiklopedia pemikiran yang mengintegrasikan berbagai
disiplin ilmu, seperti teologi, filsafat, logika, dan ushul fikih. Ar-
Razi mulai menulis tafsir ini pada usia lebih dari 50 tahun, setelah
menguasai berbagai ilmu yang mendalam (Baheiri, 2024). Menurut
informasi dari Al-Qifti dan Ibnu Abi Usaibi'ah, Mafatih al-Ghaib
terdiri dari dua belas jilid, dengan tafsir Surah Al-Fatihah yang
ditulis dalam jilid terpisah (Khalidi, 2008).

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



308

Kitab ini menampilkan pendekatan argumentatif yang
sangat kuat, di mana Ar-Razi sering mengemukakan pendapat
lintas mazhab, seperti Mu‘tazilah, Maturidiyah, Hanabilah, dan
bahkan para filsuf sebelumnya. Ia kemudian memberikan kritik dan
posisi teologisnya sebagai seorang teolog Asy’ari. Pendekatan ini
menjadikan Mafatth al-Ghaib sebagai tafsir yang bukan hanya
mengandalkan riwayat atau hadis, tetapi juga penalaran rasional
yang memungkinkan diskusi intelektual mengenai berbagai
pandangan dalam teologi dan filsafat Islam (Khalidi, 2008).

Metode penulisan ar-Razi dalam Mafitih al-Ghaib termasuk
dalam kategoti zafsir bi ar-ra'yi al-mabmund (tafsir dengan pendapat
yang terpuji), yang menjadi pilar utama tafsir rasional dalam tradisi
Islam (Khalidi, 2008). Ar-Razi memulai penafsirannya dengan
menganalisis bahasa ayat, dilanjutkan dengan diskusi teologis dan
filsafat, terutama ketika ayat tersebut menyentuh isu-isu akidah.
Misalnya, dalam penafsiran ayat-ayat mutasyabibat, ar-Razi
menggunakan Zz'wi/ (penafsiran metaforis) untuk menghindari
pemahaman literal yang dapat menyerupai Allah dengan makhluk-
Nya. Ar-Razi berpendapat bahwa 72’7/ adalah metode yang tidak
dapat dihindari, terutama jika ada pertentangan antara dalil rasional
(aql) dan dalil tekstual (naql) (F. Razi, 1982)

Salah satu aspek utama dari keistimewaan ini adalah
integrasi antara akal (rasio) dan wahyu (nash). Seperti yang
diungkapkan oleh Maulida dan Bashori (2024), Mafatih al-Ghaib
tidak hanya berkontribusi pada tradisi tafsir, tetapi juga menyajikan
model integrasi yang relevan antara wahyu dan akal, yang tetap
digunakan dalam studi Al-Qut'an kontemporer. Tafsir ini juga
menandai pergeseran dominasi Mu’tazilah dalam tafsir rasional, di
mana ar-Razi mengkritik pandangan-pandangan mereka, sekaligus
memperkenalkan metode tafsir yang lebih luas dan lebih
mengakomodasi keberagaman pandangan.

Dengan demikian, Tafsir Mafatih al-Ghaib karya Ar-Razi
tidak hanya sekadar tafsir, tetapi juga karya intelektual yang
mendalam yang menggabungkan teologi, filsafat, logika, dan ilmu

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



309

pengetahuan dalam menyampaikan pesan Al-Qur’an secara
rasional dan kritis (Fadhli & Nurkhalis, 2024).

Temuan Hasil Penelitian
1. Konsep Wujiid dan Mzhiyah dalam Tafsir Mafitih al-
Ghaib
Dalam  Tafsir Mafatih — al-Ghaib, Fakhruddin ar-Razi

membahas secara mendalam konsep wujid (eksistensi) dan mahiyah
(esensi) Allah. Ia membuat pembedaan antara keduanya, meskipun
kadang tidak konsisten dalam penjelasannya, mencerminkan
kompleksitas pemikiran ar-Razi yang berkembang seiring waktu (F.
al-Din M. ibn Umar Razi, 1862).

1) Wujiid dan Mabhiyah Allah
Ar-Razi terkadang membedakan antara wujid dan mahiyah Allah. 1a
menjelaskan bahwa wzujzid Allah adalah murni dan tidak dapat
disamakan dengan esensi atau sifat apapun, karena wujzid Allah
tidak terikat oleh ruang dan waktu. Sementara itu, mahiyah Allah,
yang mengacu pada esensi-Nya, tidak dapat diketahui oleh
siapapun selain Allah sendiri, dan ini menunjukkan keterbatasan
akal manusia dalam memahami hakikat Allah sepenuhnya. Ar-Razi
mengakui bahwa Allah tidak memiliki esensi seperti makhluk,
melainkan hanya wujid murni yang tidak ada yang menyerupainya.

2)  Wujsid Allah dan Makhluk
Ar-Razi juga membahas perbedaan antara waujzid Allah dan wujiid
makhluk. Dalam tafsirnya, ia menjelaskan bahwa makhluk memiliki
mahiyah yang ditambahkan pada waujsid mereka, yang membedakan
mereka dari Allah. Dengan kata lain, waujzid Allah adalah esensi yang
sama dengan mabiyah-Nya, sedangkan makhluk memiliki mahiyah
yang berbeda dengan wujid mereka. Ini sejalan dengan pandangan
beberapa filsuf, seperti Al-Farabi dan Ibnu Sina, yang juga
membedakan antara wujsid Allah dan mdhiyah-Nya, meskipun ar-
Razi terkadang bersikap lebih fleksibel tentang hal ini (Zarkan,
n.d.).

3) Pembedaan Antara Waujid dan Mabiyah

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



310

Ar-Razi juga membahas konsep wujud dalam konteks bahasa dan
makna yang seringkali lebih mudah dipahami oleh manusia. Dalam
pemahaman ar-Razi, waujid dalam arti kesadaran atau persepsi
sering digunakan untuk menunjukkan keberadaan atau eksistensi
sesuatu dalam pikiran manusia, sementara wwjid dalam arti
keberadaan absolut mengacu pada hakikat sesungguhnya dari
sesuatu itu sendiri. Ini menjadi kunci dalam memahami bagaimana
manusia mengenal Allah, yang esensinya tidak bisa dijangkau oleh
akal, tetapi eksistensinya dapat dikenal melalui konsekuensi dan
efek-efek yang jelas, seperti alam semesta yang tampak dan dapat
diindera .
4) Metode Pembuktian Eksistensi Allah

Ar-Razi mengusulkan bahwa pengetahuan mengenai keberadaan
Allah tidak diperoleh secara intuitif tetapi melalui penalaran
rasional. Ia menawarkan tiga pendekatan utama untuk
membuktikan  eksistensi  Allah:  kemungkinan  (@/zmkdn),
kebaharuan (a/-hudits), atau kombinasi keduanya. (F. al-Din M. ibn
‘Umar Razi, 1862). Dalam penafsiran tafsirnya, ar-Razi
menggunakan konsep kemungkinan esensi (znkdn adz-dzawit)
untuk menjelaskan bahwa segala sesuatu yang ada di alam semesta,
yang memiliki awal dan akhir, membutuhkan penyebab yang lebih
besar, yaitu Allah.

Dengan pendekatan ini, ar-Razi menegaskan bahwa wujid
Allah adalah mutlak dan tanpa batas, sementara wujid makhluk
terbatas dan bergantung pada penyebab eksternal. Pandangannya
ini memperlihatkan perbedaan mendalam dalam pemahaman
eksistensi Allah jika dibandingkan dengan makhluk-Nya, yang
dalam hal ini hanya bisa dipahami melalui rasio dan pengaruh alam
semesta yang telah diciptakan. Dengan demikian, konsep wujid dan
mabiyah dalam  Tafsir Mafatih  al-Ghaib  menunjukkan betapa
kompleks dan mendalamnya pemikiran ar-Razi mengenai
cksistensi Allah. Ia menggabungkan pendekatan rasional dengan
filosofi, dan mengakui keterbatasan manusia dalam memahami
esensi-Nya, sementara tetap memberikan bukti rasional yang dapat
diterima untuk memahami keberadaan Allah di dunia ini.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



311

2. Nama dan Sifat Allah dalam Tafsir Mafitih al-Ghaib

Fakhruddin Ar-Razi dalam  Tafsir Mafatih — al-Ghaib
memberikan penjelasan yang mendalam mengenai nama-nama
Allah dan sifat-sifat-Nya, serta hubungan antara keduanya. Ar-Razi
menckankan bahwa ada perbedaan antara nama Allah dan sifat-
sifat-Nya, meskipun keduanya sering kali saling terkait dalam
pembahasan teologis.

1) Perbedaan antara Nama dan Sifat Allah

Ar-Razi menyatakan bahwa terdapat perbedaan teologis antara
nama Allah (z72) dan sifat-Nya (sifat). Dalam pandangan
Asy'ariyah, yang menjadi dasar pemikiran Ar-Razi, nama Allah
sering kali dianggap sama dengan yang dinamali, tetapi tidak sama
dengan penamaan (fasmiyah). Dengan kata lain, nama Allah bisa
dipandang sebagai manifestasi dari sifat-Nya, tetapi keduanya tetap
bisa berbeda dalam makna. Namun, ada juga pandangan yang
menyatakan bahwa nama Allah adalah atribut yang berbeda dari
sifat Allah. Ar-Razi mengutip pandangan al-Ghazali, yang
mengambil posisi tengah, menyatakan bahwa nama, yang dinamai,
dan penamaan adalah entitas yang berbeda. Pandangan ini diterima
oleh Ar-Razi, yang menekankan bahwa setiap pembenaran (fashdiq)
harus didahului dengan pemahaman yang mendalam tentang
hakikat dari subjek dan predikatnya. (Ar-Razi, n.d.).

2) Sifat Salbiyah dan Sifat Thubutiyah
Ar-Razi membagi sifat-sifat Allah menjadi dua kategori

utama: sifat salbiyah dan sifat thubutiyah.

e Sifat Salbiyah (penafian terhadap sifat yang tidak layak bagi
Allah): Sifat salbiyah mencakup penafian segala sifat yang
tidak sesuai dengan kesempurnaan Allah. Ini termasuk
penafian terhadap sifat-sifat seperti kelemahan, kelupaan,
atau keterbatasan yang dimiliki makhluk. Allah tidak
mungkin memiliki sifat fisik atau terbatas, karena
kesempurnaan-Nya (F. al-Din M. ibn "Umar Razi, 1862).

e Sifat Thubutiyah (penegasan sifat yang menunjukkan
kesempurnaan Allah): Sifat-sifat ini menunjukkan sifat-

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



312

sifat Allah yang sempurna dan mutlak, seperti maha

mengetahui (A/-Alim), maha kuasa (A/~Qadir), dan maha

hidup (A/Hayy). Ar-Razi menekankan bahwa meskipun

istilah seperti pengetahuan dan kekuasaan digunakan untuk

Allah dan makhluk, keduanya tidak dapat disamakan

karena sifat Allah adalah mutlak dan tanpa batas, sementara

sifat makhluk bersifat terbatas (F. al-Din M. ibn "Umar

Razi, 1862).

3) Nama-Nama Allah

Ar-Razi juga menjelaskan bahwa nama-nama Allah
menggambarkan sifat-sifat-Nya yang mutlak dan sempurna.
Nama-nama seperti A/-Qadir (Maha Kuasa), A~ Alm (Maha
Mengetahui), A/~Hayy (Maha Hidup) tidak hanya sekadar label,
tetapi merupakan manifestasi dari sifat Allah yang sempurna.
Nama-nama ini harus dipahami dalam kerangka kesucian dan
keesaan Allah yang tidak terjangkau oleh makhluk. Oleh karena itu,
pemahaman tentang nama Allah harus dilakukan dengan
mendalam dan tidak bisa dipahami secara literal sebagaimana
manusia memahami nama-nama untuk makhluk. Ar-Razi
kemudian menjelaskan bahwa semakin dalam seseorang
memahami kebijaksanaan Allah dalam mengatur alam semesta,
semakin banyak pula ia mengetahui nama-nama Allah dan sifat-
sifatnya yang terpuji. Untuk memperjelas argumennya, ar-Razi
memberikan contoh tentang anatomi tubuh manusia. Seseorang
yang mempelajari struktur tubuh manusia dan menemukan sekitar
sepuluh ribu jenis rahmat dan hikmah dalam penciptaannya, secara
tidak langsung telah memahami sepuluh ribu nama Allah yang
menunjukkan pujian dan keagungannya. Namun, pemahaman ini
juga membuat orang tersebut menyadari bahwa masih jauh lebih
banyak aspek kebijaksanaan dan rahmat dalam penciptaan tubuh
manusia yang belum terungkap (F. al-Din M. ibn "Umar Razi,
1862).

4) Hubungan antara Nama dan Sifat Allah

Ar-Razi menyebutkan bahwa hubungan antara nama dan

sifat Allah sangat erat, dan bahkan bisa dipandang sebagai dua

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



313

aspek yang saling melengkapi. Ketika membahas tentang nama
Allah, Dia menekankan bahwa sifat-sifat Allah mencerminkan
keagungan dan kesempurnaan Allah, yang tampak melalui nama-
nama-Nya.

Dalam Tafsir Mafitih  al-Ghaib, ar-Razi menguraikan
pembahasan tentang nama-nama dan sifat-sifat Allah secara
mendalam. Ia mengklasifikasikan sifat-sifat Allah ke dalam sifat
salbiyyah dan sifat tsbutiyyah, serta menegaskan pentingnya
memahami nama-nama Allah sebagai bentuk kesempurnaan Ilahi.
Ar-Razi juga mengemukakan analisis mengenai relasi antara nama
(ism) dan sifat (Sifah), dan dari sini ia menegaskan pemahaman
tauhid yang lebih halus: bahwa sifat-sifat Allah bukanlah identik
dengan dzat, tetapi merupakan atribut yang nyata bagi Allah,
meskipun tidak berdiri terpisah dari dzat-Nya (F. al-Din M. ibn
"Umar Razi, 1862).

3. Ru’yatullah (Melihat Allah) dalam Tafsir Mafitih al-Ghaib

Dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib, Ar-Razi membahas topik
yang sangat penting dalam teologi Islam dan sering diperdebatkan,
yaitu mengenai kemungkinan melihat Allah (7% yatullah). Diskursus
ini merupakan salah satu pokok bahasan yang membedakan
pandangan Asy'ariyah dengan aliran-aliran lainnya seperti
Mu’tazilah.

1) Pandangan Asy'ariyah tentang Ru’yatullah
Al-Asy‘ari menegaskan bahwa 7 yatullah (melihat Allah) secara akal
adalah sesuatu yang mungkin, sebab penetapan ru’yah tidak
berimplikasi pada penyandaran sifat-sifat makhluk kepada Allah.
Dalam pandangan ini, suatu perkara baru dianggap mustahil bagi
Allah apabila konsekuensinya menuntut adanya kebaruan,
keserupaan, kejisman, perubahan, atau sifat apa pun yang tidak
layak bagi-Nya. Adapun ru’yah tidak mengandung salah satu dari
konsekuensi tersebut, karena objek penglihatan tidak ditentukan
oleh kemakhlukannya, melainkan oleh kemampuan melihat yang
diciptakan Allah. Dengan demikian, menetapkan ru’yah tidak
berarti menetapkan sifat makhluk bagi Allah (Al-Ash‘ari, 2023).

2) Konsep Melihat Allah dalam Kehidupan Akhirat

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



314

Ar-Razi mengutip beberapa ayat Al-Qut'an yang berkaitan dengan
ruyatullah. Salah satu ayat yang sering dikutip dalam diskusi ini
adalah Surah Al-Qiyamah (75:22-23):

(YY) 55LU a5 ) (YY) Bl da it si
"Pada hari itu (hari kiamat) wajah-wajah menjadi berseri-seri,
memandang kepada Tuhannya."

Pada ayat tersebut ar-Razi memaparkan perbedaan teologis
antara Ahlus Sunnah dan Mu‘tazilah: mayoritas Ahlus Sunnah
menjadikannya dalil 7yatullah di akhirat, sementara Mu‘tazilah
menolak bahwa “) B bermakna “melihat” dan menyodorkan
delapan argumen bahasa untuk menegaskan bahwa L&l bukan
sinonim 423l Setelah itu ar-Razi memaparkan tiga bentuk ta’wil
Mu‘tazilah: )53 bermakna menunggu ( USSYN nikmat Allah; atau
bermakna melihat kepada pahala Tuhan dengan menghilangkan
mudhaf; atau bermakna berharap dan hanya tertuju hati kepada
Allah. Namun dari seluruh uraian itu, kecenderungan ar-Razi tetap
tampak: ia lebih dekat kepada pendapat Ahlus Sunnah yang
menetapkan 7 yab, tetapi tetap menegaskan bahwa 7 yah tersebut
tidak menyerupakan Allah dengan makhluk dan tidak melibatkan
arah maupun bentuk (F. al-Din M. ibn "Umar Razi, 1862).

3) Perbedaan Pandangan dengan Mu’tazilah
Perbedaan pandangan tentang ru’yatullah ini sangat mencolok
antara  Asyariyah dan  Mu’tazilah. Mu’tazilah  menolak
kemungkinan melihat Allah baik di dunia maupun di akhirat,
karena mereka berpendapat bahwa Allah adalah transenden dan
tidak mungkin dilihat oleh makhluk-Nya. (Jabbar, n.d.). Sementara
itu, Asy'ariyah mengakui bahwa melihat Allah mungkin terjadi di
akhirat, meskipun tidak dalam pengertian fisik atau terbatas oleh
waktu dan ruang,.

4) Ru’yatullah dalam Perspektif Filsafat
Ar-Razi juga memandang bahwa ru’yatullah bisa dipahami melalui
pemikiran rasional dan filosofis. Sebagai contoh, dalam metafisika,
rw’yatullah tidak bisa terjadi di dunia ini karena Allah tidak terikat
oleh waktu, tempat, atau bentuk. Oleh karena itu, melihat Allah

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



315

dalam arti fisik adalah mustahil karena tidak ada kategori fisik yang
dapat menampung atau menggambarkan Allah. Konsep melihat di
akhirat lebih mengarah pada pemahaman spiritual dan kedekatan
dengan Allah.

Ar-Razi dalam tafsirnya mengenai ru’yatullah menyatakan
bahwa melihat Allah dalam pengertian fisik adalah mustahil, baik
di dunia maupun di akhirat. Namun, ru’yatullah di akhirat tetap
mungkin terjadi, tetapi bukan dalam bentuk penglihatan fisik.
Sebaliknya, itu lebih kepada penglihatan spiritual atau pemahaman
yang mendalam tentang kebesaran Allah. Pemahaman ini sejalan
dengan prinsip teologi Asy'ariyah, yang menekankan kesucian dan
keesaan Allah yang tidak dapat disamakan dengan makhluk-Nya.
Asy’ariyah sepakat bahwa Allah dapat dilihat dihari kiamat, namun
dilihat tanpa arah (Jibah), bethadapan (mugdibalah). Akan tetapi ada
perbedaan diantara Asy’ari dengan pengikutnya terkait hakikat
ru’yab itu sendiri, Apakah Allah dilihat dengan pengelihatan mata
atau dengan anggota tubuh lainnya?. Al-Ghazali, ia memandang
hakikat 7#’yah bermakna ilmu. Sedangkan Amudy bahwa Allah
dapat dilihat bukan dengan penglihatan mata namun dengan istilah
lain, yaitu dengan sebutan mazidul Inkisyaf yang bermaksud Ruyah
Qalbiyah, vyaitu penglihatan bukan dengan mata. Al-Baijuri
mengatakan 7#yah disini merupakan suatu kekuatan yang dijadikan
oleh Allah bagi makhluknya tanpa adanya syarat muqobalah
(berhadapan), zabayyuz (bertempat) dan lain sebagainya. (Asaudi,
2018)

Ruyatullah dalam Tafsir Mafatib al-Ghaib mencerminkan
bagaimana Ar-Razi mengintegrasikan teologi Asy'ariyah dengan
rasio dan wahyu. Meskipun melihat Allah secara fisik tidak
mungkin, Ar-Razi mengajukan kemungkinan melihat Allah dalam
pengertian spiritual di akhirat, yang mengarah pada pemahaman
mendalam tentang keagungan dan keesaan-Nya. Pendekatan ini
juga membedakan pandangan Asy'ariyah dari Mu’tazilah, dengan
penekanan pada kesucian Allah dan penolakan terhadap
pemahaman literal yang bisa menyamakan Allah dengan makhluk-
Nya.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



316

4. Perbuatan Allah dalam Tafsir Mafitih al-Ghaib

Dalam Tafsir Mafatih  al-Ghaib, Ar-Razi memberikan
penjelasan yang mendalam mengenai perbuatan Allah, yang sangat
penting dalam teologi Asy'ariyah. Ar-Razi menjelaskan bahwa
perbuatan Allah tidak terikat oleh waktu atau kondisi eksternal,
karena jika perbuatan Allah terikat oleh waktu, maka terciptanya
waktu itu sendiri akan memerlukan waktu lain, yang akan
menciptakan rantai tak berujung. Ini mengarah pada paradoks logis
yang disebut fasalsul (rantai sebab-akibat tanpa akhir), yang
menurut Ar-Razi adalah mustahil secara akal.

1) Perbuatan Allah dan Waktu
Ar-Razi menekankan bahwa perbuatan Allah adalah langsung dan
tidak terikat oleh waktu. Allah tidak memerlukan aksiden
(perubahan atau kondisi luar) dalam perbuatan-Nya. Jika aksiden
tersebut bersifat kekal, maka perbuatan Allah juga harus kekal,
yang akan menciptakan rantai waktu tanpa akhir. Sebaliknya, jika
aksiden itu baru, maka akan terjadi rantai tak berujung dalam
sebab-akibat, yang juga dianggap mustahil. Dengan demikian,
perbuatan Allah bersifat langsung, tanpa sebab eksternal yang
terikat pada waktu. (F. al-Din M. ibn "Umar Razi, 1862).

2) Apakah Tindakan Allah Memiliki Tujuan?

Masalah apakah tindakan Allah memiliki tujuan (gharad) atau tidak
merupakan topik kompleks dalam teologi Islam. Ar-Razi
berpendapat bahwa tindakan Allah tidak memiliki tujuan. Jika
Allah memiliki tujuan, maka berarti Allah menjadi sempurna
karena tujuan itu, padahal Allah sudah sempurna dengan
sendirinya. Ar-Razi mengkrittk pandangan Mu'tazilah, yang
berpendapat bahwa setiap tindakan Allah memiliki tujuan tertentu
(gharad), dan tujuan tersebut wajib ada dalam setiap hukum atau
tindakan Allah.

3) Pendapat Asy'ariyah tentang Tujuan Tindakan Allah
Menurut Asy'ariyah, tindakan Allah tidak terikat pada tujuan
tertentu. Hukum-hukum Allah tidak dibuat untuk mencapai
tujuan-tujuan tertentu yang kembali kepada Allah atau kepada
makhluk-Nya. Sebaliknya, tindakan dan hukum Allah diciptakan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



317

dengan hikmah dan kemaslahatan (al-hikmab wal-masalih). Hikmah
dan kemaslahatan ini tidak menjadi tujuan utama dari tindakan
Allah, tetapi muncul sebagai akibat dari tindakan Allah yang
sempurna. Ar-Razi menjelaskan bahwa hikmah dan kemaslahatan
tersebut tetap dikehendaki oleh Allah dan merupakan hasil dari
kehendak-Nya, tetapi tidak menjadikan hikmah tersebut tujuan
utama bagi Allah. (Basyir, 2007).

4) Penjelasan dengan 'T/ah Lafzhiyyah dan Ma'nawiyyah
Dalam menanggapi persoalan ini, Ar-Razi membagi Wlat
(sebab/alasan) menjadi /lafbiypah (verbal) dan  ma'nawiyyab
(substantif). T/ah lafzhiyyah adalah alasan yang disebutkan dalam
bahasa teks-teks agama, tetapi mungkin bukan alasan yang
sebenarnya. Sedangkan ‘iat ma'nawiyyah adalah alasan yang
sebenarnya, yang tidak dapat dipahami sepenuhnya oleh manusia.
Dalam hal ini, penyebutan tujuan dalam teks-teks agama seringkali
lebih bersifat lafzhiyyah, yaitu perkiraan atau penggunaan bahasa
manusia untuk menjelaskan tindakan Allah.
Ar-Razi juga menjelaskan bahwa penyebutan tujuan dalam Tafsir
Mafitih al-Ghaib lebih kepada pemahaman manusia. Dalam Surah
Taha (20:44), Allah berfirman: -

“Berbicaralah kamu berdua kepadanya (Fir‘aun) dengan perkataan
yang lemah lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut.”

Ayat ini menggambarkan bahwa "mudah-mudahan" tidak
menunjukkan ketidakpastian dari Allah, melainkan hanya cara
manusia untuk menyatakan sesuatu dalam bentuk harapan atau
perkiraan. Penyebutan tujuan dalam konteks ini bisa dianggap
sebagai cara untuk menyesuaikan pemahaman manusia terhadap
tindakan Allah (F. al-Din M. ibn "Umar Razi, 1862).

Ar-Razi juga mengutip dalam Surah Al-A‘raf (7:129):

B3 S 5 &l e OB L s bas gl 1 OB o 3] 1508
OBS/G..Q;S/}..:. u/'aj)\]\‘sé“!'“ ;j

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



318

“Mudah-mudahan Tuhanmu membinasakan musuhmu dan
menjadikan kamu penguasa di bumi.”

Ini juga bisa dipahami sebagai ungkapan perkiraan manusia
mengenai tujuan dari tindakan Allah, meskipun hakikat sebenarnya
tidak dapat dipahami sepenuhnya oleh manusia. Meskipun Ar-Razi
menolak adanya tujuan yang harus ada dalam tindakan Allah, ia
tetap mengakui bahwa tindakan Allah penuh dengan hikmah dan
kemaslahatan Mlsalnya dalam Surah An Nahl (16 69)

UJJSS.L\&}S]MY Jﬁéu\ w\.\ﬂclﬁu'&.\fﬁ\;ﬂ

Ayat tentang lebah yang mengeluarkan madu, Ar-Razi
menjelaskan bahwa tindakan tersebut mengandung hikmah dan
kemaslahatan bagi manusia, meskipun bukan tujuan utama dari
tindakan Allah. Tindakan Allah, meskipun mengandung hikmabh,
tidak memiliki tujuan tertentu sebagaimana dipahami oleh
Mu'tazilah. (F. al-Din M. ibn "Umar Razi, 1862).

Dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib, Ar-Razi menjelaskan bahwa
perbuatan Allah adalah mutlak dan langsung, tanpa terikat oleh
waktu atau aksiden eksternal. Tindakan Allah tidak memiliki tujuan
tertentu atau gharad, seperti yang diyakini oleh Mu'tazilah, tetapi
dipahami dalam konteks hikmah dan kemaslahatan yang muncul
sebagai akibat dari kehendak Allah. Ar-Razi juga menggunakan
pendekatan rasional untuk menjelaskan bahwa tujuan dalam teks-
teks agama lebih merupakan perkiraan atau penyesuaian dengan
pemahaman manusia, bukan tujuan yang sebenarnya dari tindakan
Allah.

PENUTUP

Penelitian ini bertujuan untuk menggali aspek teologi Asy’ariyah
dalam Tafsir Mafatih al-Ghaib karya Fakhruddin Ar-Razi, dengan
fokus pada bagaimana Ar-Razi mengintegrasikan rasio dan wahyu
dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan
teologi. Fakhruddin Ar-Razi adalah tokoh utama dalam tradisi
teologi Asy’ariyah, yang berperan besar dalam mengembangkan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



319

diskursus teologi Islam dengan menggabungkan pendekatan
rasional dan tekstual dalam tafsirnya.

Ar-Razi berhasil mengembangkan metodologi tafsir yang
rasional dengan tetap menghormati otoritas wahyu. Ia
menggunakan logika dan filsafat untuk memahami dan
menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an, terutama yang berkaitan dengan
konsep-konsep teologis seperti sifat Allah, kehendak Allah, dan
hubungan antara akal dan wahyu. Meskipun Ar-Razi mengakui
pentingnya rasio dalam memahami wahyu, ia tetap menegaskan
bahwa wahyu adalah sumber kebenaran mutlak yang tidak boleh
diabaikan atau ditinggalkan.

Dalam membahas sifat Allah, Ar-Razi membagi sifat-sifat
Allah menjadi dua kategori: sifat salbiyah (penafian terhadap sifat
yang tidak layak bagi Allah) dan sifat thubutiyah (penegasan sifat
kesempurnaan Allah). Sifat salbiyah merujuk pada penafian segala
sifat kekurangan yang ada pada makhluk, seperti kelemahan dan
kelupaan, sementara sifat thubutiyah mencakup kesempurnaan
Allah yang mutlak, seperti maha mengetahui, maha kuasa, dan
maha hidup. Ar-Razi juga menekankan bahwa meskipun kata-kata
seperti pengetahuan dan kekuasaan digunakan untuk Allah dan
makhluk, sifat Allah adalah mutlak dan tanpa batas, sedangkan sifat
makhluk terbatas dan bergantung pada banyak faktor eksternal.

Konsep kehendak Allah (@/-irdda) dalam tafsir Ar-Razi
adalah mutlak dan tidak terikat oleh waktu, tempat, atau keadaan.
Perbuatan Allah juga bersifat langsung, tanpa membutuhkan
aksiden atau perantara cksternal. Ar-Razi menekankan bahwa
kehendak Allah adalah sepenuhnya bebas dan tidak dipengaruhi
oleh kondisi eksternal. Ia berpendapat bahwa segala sesuatu yang
terjadi di alam semesta adalah hasil dari kehendak Allah yang
mutlak, tanpa perlu penyebab eksternal. Dalam hal ini, kehendak
bebas manusia (ikhtiar) tetap diakui, tetapi semuanya tetletak dalam
kontrol dan takdir Allah.

Ar-Razi membahas topik 7u yatullah (melihat Allah) dengan
menegaskan bahwa melihat Allah secara fisik di dunia ini adalah
mustahil, karena Allah adalah Maha Suci dan tidak terjangkau oleh

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



320

indra manusia. Namun, ia mengakui bahwa melihat Allah di akhirat
adalah mungkin dalam pengertian spiritual dan rohaniah, yang
menunjukkan kedekatan dengan Allah, meskipun ini bukan dalam
pengertian fisik. Pandangan ini sejalan dengan teologi Asy’ariyah,
yang menegaskan bahwa Allah tidak dapat disamakan dengan
makhluk-Nya dalam hal apapun.

Ar-Razi juga membahas tujuan tindakan Allah dan apakah
Allah memiliki tujuan dalam setiap tindakan-Nya. Ia berpendapat
bahwa tindakan Allah tidak memiliki tujuan tertentu (gharad),
karena jika Allah memiliki tujuan, maka itu akan menunjukkan
bahwa Allah tidak sempurna dengan sendirinya. Sebaliknya,
tindakan Allah selalu dipahami dengan konsep hikmah dan
kemaslahatan, yang merupakan akibat dari tindakan-Nya, namun
bukan tujuan utama dari tindakan Allah. Ar-Razi menegaskan
bahwa meskipun hikmah dan kemaslahatan muncul sebagai hasil
dari tindakan Allah, hal itu tidak menjadikan hikmah sebagai tujuan
Allah dalam bertindak.

Ar-Razi  mengkritik  pandangan  Mu’tazilah, yang
berpendapat bahwa tindakan Allah harus memiliki tujuan tertentu
dan merupakan kewajiban bagi Allah. Sebaliknya, Ar-Razi,
mengikuti tradisi Asy'ariyah, menegaskan bahwa tindakan Allah
tidak wajib memiliki tujuan spesifik, tetapi didasarkan pada
kebijaksanaan dan kemaslahatan yang keluar sebagai akibat alami
dari tindakan Allah. Dalam hal ini, Ar-Razi membedakan antara
alasan verbal (lafzhiyyah) dan alasan substantif (ma'nawiyyah),
menyatakan bahwa alasan yang disebutkan dalam teks-teks agama
lebih bersifat lafzhiyyah dan dipahami sebagai perkiraan dari sudut
pandang manusia.

Ar-Razi berhasil mengintegrasikan filsafat peripatetik dan
teologi Asy'ariyah dengan sangat baik, meskipun ia sering
mendapat  kritik karena dianggap terlalu mengakomodasi
pemikiran rasionalis dan filsafat Yunani. Meskipun demikian, ia
tetap berpegang pada prinsip tauhid dan kesucian Allah dalam
penafsirannya, dan menekankan bahwa rasio dan wahyu tidak

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



321

saling bertentangan, tetapi justru saling mendukung dalam
memahami keagungan Allah.

Tafsir  Mafatih — al-Ghaib  karya Fakhruddin = Ar-Razi
merupakan karya monumental yang menggabungkan teologi
Asy'ariyah, filsafat, dan logika untuk memberikan penafsiran yang
rasional dan argumentatif terhadap ayat-ayat teologi Al-Qur'an.
Melalui karya ini, Ar-Razi memberikan pemahaman yang lebih
mendalam tentang konsep-konsep teologi seperti sifat Allah,
kehendak dan perbuatan Allah, serta ru’yatullah. Tafsir ini juga
memperkenalkan cara baru dalam menafsirkan ayat-ayat yang
berkaitan dengan hikmah dan kemaslahatan, dengan menekankan
bahwa hikmah bukanlah tujuan dari tindakan Allah, tetapi
merupakan akibat alami dari kehendak mutlak Allah. Sebagai
seorang mufasir, Ar-Razi berhasil menciptakan sintesis yang kuat
antara rasio dan wahyu, menjadikannya sebagai referensi utama
dalam kajian teologi Islam dan tafsir klasik.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



322

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, K. H. (2006). Manhaj Al-Imam Fakbruddin Ar-Razi baina
Al-Asyairah wa Al-Mu'tazilah. Dar Al-Nawadir.

Addahsyi, A. bin S. bin S. (2014). ALAgwal Al-Syadzah fi Tafsir
Nasyataha wa Asbabaha wa Asardha. Al-Bukhary Islamic
Center.

Adnin, A., & Zein, M. (2020). Epistemologi Kalam Asy’ariyah
Dan Al-Maturidiyah. .A/~Hikmab: Jurnal Theosofi Dan
Peradaban Islam, 2(1).
https://doi.org/10.51900/alhikmah.v2i1.7603

Al-Ash‘ari, A. al-H. (2023). A/-Luma’ fi al-radd ‘ala ahl al-zaygh wa
al-bida‘ (Hasan al-ShafiT (ed.)). Dar al-Hikam li al-Nashr /
Muslim Council of Elders.

al-Razi, F. al-D. (1985). Asas al-Tagdis. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Alwani, T. J. (2010). al-Imam Fakbr al-Din ar-Razi wa
Mushannafatubu. Dar-as-Salam.

Ar-Razi, V. (n.d.). Lawdiim Al-Bayyinat. [penerbit].

Asaudi, S. bin A. (2018). ALAnjam Al-Jabirit Fima nda Al-
Asya’irabh min Al-Tanagudhar. Dar Luluah.

Azhim, S. A. (1999). Manhaj Ibnu Taymiyah at-1ajdidi as-Saldfi wa
Dha‘watihi Al-Ishlabiyyah. Dar Al-Aqgidah.

Babheiri, R. A. A.-F. (2024). Kitab Taujih Al-Mutasyabih Al-Laf3i fi
AL-Qunr'an Al-Karim ‘inda Mufasirin: Dirdsah fi Tafsir ar-Razi wa
AFAlust. https:/ /shamela.ws/author/1056

Basyir, S. T. (2007). A/-Hikmab inda Al-Ushiliyyin. Dar-Kutub
Ilmiyah.

Fadhli, M., & Nurkhalis, N. (2024). The Exemplary Story Of
Prophet Yusuf As In Avoiding Zina Through Fakhruddin
Al-Razi’s Lens. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah, 21(1), 92.
https://doi.org/10.22373 /jim.v21i1.20565

Fajar, A. (2020). Tafsir al-Qur’an Corak Sastrawi dan Teologis.
Kalamuna: Jurnal Pendidikan Babasa Arab Dan Kebabasaaraban,
1(1), 36—63. https://doi.org/10.52593/klm.01.1.03

Ghazali, A. H. (2008). al-Igtishid fi al-I'tigad. Dar Al-Bashair.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



323

Gunarti, T. T., & Ahmadi, M. (2023). Konsep Kata sLll Dalam
Al-Quran Pendekatan Semantik Thosihiko Izutsu. .4/
Furgan: Jurnal Imun Al Quran Dan Tafsir, 6(1).
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v6il.1824

Hajar, 1. (2018). Corak Pemikiran Kalam Syekh Nawawi Al-Bantani.
Cinta Buku Media.

Jabbar, A.-Q. A. (n.d.). A-Mughni. Dar-Mistiyah.

Khalidi, S. A. F. (2008). Ta’rif Ad-Darisin bi Mandhij Al-Mufasirin.
Dar-Al-Qalam.

Kholiq, A., & Kafiyah, F. N. (2024). Ibrahim Abdul Jabbar,
Mengkaji Corak Tafsir Periode Pertengahan. Jurnal A/-
Ashriyyah, 9(1).

Majdud, A. A. (n.d.). ALIkbtiyarat Al-Iméam Fakbruddin Ar-Razi min
Khilal al-Tafsir al-Kabir. Alukah.

Maulida, H., & Bashori. (2024). Kajian Kitab Tafsir Mafatih Al-
Ghaib Karya Fakhruddin al-Razi. JIQSI : Jurnal Imn Al
Qur'an Dan Studi Islam, 2(2), 121-140.
https://doi.org/10.64341/iqsi.v2i2.26

Nurullah, N. (2016). The Interpretasion of “Wa-‘Allama Adama
Al-Asma’a Kulla-Ha” (Qs. 2: 31) and its Relation with the
Issue of the Origin of Language; Study Text of al-Uabarf’s,
al-ZamakhsharT’s and al-Razr’s Commentary on the Qur’an.
Substantia: Jurnal Umu-Ilmn Ushulnddin, 18, 40.
https://doi.org/10.22373 /substantia.v18i0.8981

Paputungan, S., Mapiasse, S., & Reksamunandar, R. (2022).
Gempa Bumi di Palu dalam Perspektif Guru Pendidikan
Agama Islam (PAI) di Kota Manado : Kajian Teologi
Bencana. Journal of Islamic Education : The Teacher of Civilization,
3(1). https://doi.org/10.30984/jpai.v3il1.1857

Razi, F. (1982). Asds At-Tagdis. Maktabah Al-Kulliyat Al-
Azhariyah.

Razi, F. al-Din M. ibn "Umar. (1862). Mafatih al-Ghaib. [al-Kutub
al-Ilmiyyah] .

Ritonga, A. H. (2016). Hadis-Hadis Antroporfisme: Analisis
terhadap Takwil Ibn Hajar al-‘Asqalani dalam Fath al-Bari.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



324

MIQOT: Jurnal llmu-Ilmu Keislaman, 37(2).
https://doi.org/10.30821/miqot.v37i2.82

Salsabila, I.. (2024). Dari Esoteris ke Literal: Penafsiran ar-Razi
terhadap Huruf Muqatta’ah dalam al-Qur’an. Contemporary
Quran, 4(2), 153-1606.
https://doi.org/10.14421/cq.v4i2.5682

Sidiropoulou, C. (2015). Qur’anic Interpretation and the Problem
of Literalism: Ibn Rushd and the Enlightenment Project in
the Islamic World. Relgions, 6(3), 1082—1106.
https://doi.org/10.3390/1el6031082

Sulkifli, S., & Rajab, A. (2023). Paradigma Baru Ilmu Tafsir.
PAPPASANG, 5(1), 142-155.
https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.531

Usamah, A. M. (2010). AL Tadid fi Al-Fikr Al-Iskim. Dar Ibn Al-
Jauzi.

Yusuf, Y. (2014). Alam Pikiran Islam Pemikiran Kalam. Kencana.

Zahrah, M. A. (1990). Tarikh al-Mazahib al-Islimiyabh fi as-Siyisab wa
al-Aga’id wa Tarikh al-Mazadhib al-Fighiyyah. Dar al-Fikr al-
Arabi.

Zarkan, M. S. (n.d.). Fakbruddin Ar-Razi wa Arauhun Al-Kalamiyyah
wa Al-Falasafiyyah. Dar-Fikr.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all



