
296 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Aspek Teologi Al-Asy’ariyah dalam Tafsir 
Mafâtîh al-Ghaib: Studi atas Pemikiran 

Fakhruddin Ar-Razi 

Pahmi Zakiyudin 1*, Abd. Muid 2,  Nurbaiti3 

1 Universitas PTIQ Jakarta 
2 Universitas PTIQ Jakarta 
2 Universitas PTIQ Jakarta 

*pahmizakiyudin@gmail.com, muid_bugis@yahoo.com, nurbaiti@ptiq.ac.id 

 

Keywords : 
Fakhruddin Ar-
Razi; The Will of 
Allah; Ratios and 
Revelations; Tafsîr 
Mafâtîh al-Ghaib; 
Ash'ariyah 
Theology. 

Abstract 
This study examines aspects of Ash'ariyah theology in Fakhruddin 
Ar-Razi's Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib, with the aim of exploring how 
Ar-Razi integrates ratios and revelations in interpreting Qur'anic 
verses related to theology. Fakhruddin Ar-Razi is a central figure 
in the Ash'ariyah theological tradition known for his ability to 
combine rational and textual approaches in his commentary. In his 
commentary, Ar-Razi divides the attributes of Allah into two main 
categories: the nature of salbiyah and the nature of thubutiyah, and 
explains that Allah's will is absolute and His actions are not bound 
by time. Ar-Razi also discusses ru'yatullah (seeing Allah), 
emphasizing that seeing God physically in this world is impossible, 
but it is possible to do so in the hereafter in a spiritual sense. 
Regarding the purpose of Allah's actions, Ar-Razi argues that 
Allah does not have a specific purpose in each of His actions, but 
that all His actions are based on wisdom and benefits that arise as 
a natural result of His will. The study also notes how Tafsîr 
Mafâtîh al-Ghaib combines peripatetic philosophy and Ash'ariyah 
theology, creating a powerful synthesis between ratio and revelation. 
Ar-Razi criticized the view of Mu'tazilah, who considered that 
Allah's actions must have a specific purpose, and asserted that 

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:pahmizakiyudin@gmail.com
mailto:muid_bugis@yahoo.com
mailto:nurbaiti@ptiq.ac.id


297 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

Allah's actions remain legitimate and perfect without a specific 
purpose. Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib is a monumental work in the 
study of Islamic theology, combining rationality with textual 
interpretation in understanding the theology of the Qur'an in depth. 
 

Kata Kunci : 
Fakhruddin Ar-
Razi; Kehendak 
Alla;, Rasio dan 
Wahyu; Tafsîr 
Mafâtîh al-Ghaib; 
Teologi Asy'ariyah. 
 

Abstrak 
Penelitian ini mengkaji aspek teologi Asy’ariyah dalam Tafsîr 
Mafâtîh al-Ghaib karya Fakhruddin Ar-Razi, dengan tujuan 
untuk menggali bagaimana Ar-Razi mengintegrasikan rasio dan 
wahyu dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan 
dengan teologi. Fakhruddin Ar-Razi merupakan tokoh sentral 
dalam tradisi teologi Asy’ariyah yang dikenal karena 
kemampuannya menggabungkan pendekatan rasional dan 
tekstual dalam tafsirnya. Dalam tafsirnya, Ar-Razi membagi 
sifat-sifat Allah menjadi dua kategori utama: sifat salbiyah dan 
sifat thubutiyah, serta menjelaskan bahwa kehendak Allah 
adalah mutlak dan perbuatan-Nya tidak terikat oleh waktu. Ar-
Razi juga membahas ru’yatullah (melihat Allah), dengan 
menekankan bahwa melihat Allah secara fisik di dunia ini 
adalah mustahil, namun mungkin terjadi di akhirat dalam 
pengertian spiritual. Terkait dengan tujuan tindakan Allah, Ar-
Razi berpendapat bahwa Allah tidak memiliki tujuan tertentu 
dalam setiap tindakannya, melainkan segala perbuatan-Nya 
didasarkan pada hikmah dan kemaslahatan yang muncul sebagai 
akibat alami dari kehendak-Nya. Penelitian ini juga mencatat 
bagaimana Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib menggabungkan filsafat 
peripatetik dan teologi Asy'ariyah, menciptakan sintesis yang 
kuat antara rasio dan wahyu. Ar-Razi mengkritik pandangan 
Mu’tazilah, yang menganggap bahwa tindakan Allah harus 
memiliki tujuan spesifik, dan menegaskan bahwa tindakan Allah 
tetap sah dan sempurna tanpa tujuan tertentu. Tafsîr Mafâtîh al-
Ghaib merupakan karya yang monumental dalam kajian teologi 
Islam, menyatukan rasional dengan tafsir tekstual dalam 
memahami teologi Al-Qur'an secara mendalam. 

   

Article History : Received :  
01 Oktober 2025 

Accepted :  
20 Desember 2025 

 
PENDAHULUAN 

Perdebatan teologis dalam Islam sejak era klasik 
melahirkan beragam aliran pemikiran yang berusaha menafsirkan 
ayat-ayat Al-Qur’an melalui pendekatan berbeda sesuai 



298 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

kecenderungan metodologis masing-masing (Hajar, 2018). Al-
Qur’an sebagai teks terbuka memberikan ruang luas bagi 
perbedaan interpretasi, terutama dalam isu-isu kalam seperti sifat 
Tuhan, kehendak, perbuatan manusia, dan relasi akal-wahyu 
(Ritonga, 2016). Perbedaan cara pandang ini melahirkan dua kutub 
besar kecenderungan tekstualis seperti Hanabilah dan corak 
rasionalis seperti Mu’tazilah, dua arus utama yang mewarnai 
polemik panjang dalam wacana teologi Islam. 

Di tengah pertentangan ekstrem antara literalisme Hanbali 
dan rasionalisme Mu’tazilah, muncul aliran Asy’ariyah sebagai jalan 
tengah yang berupaya mengakomodasi peran akal tanpa 
menegasikan otoritas nash. Asy’ariyah menempatkan akal sebagai 
instrumen untuk menguatkan nash, bukan untuk menghakiminya 
(Zahrah, 1996). Dengan demikian, teologi Asy’ariyah membangun 
model interpretasi moderat yang menjaga proporsi antara dalil 
naqli dan burhan aqli. Pendekatan ini menjadi pengaruh besar 
dalam tradisi tafsir, terutama ketika para mufassir menghadapi ayat-
ayat mutasyâbihât yang memerlukan penalaran lebih dalam. 

Fakhruddin ar-Razi merupakan salah satu tokoh Asy’ariyah 
paling berpengaruh yang berhasil memadukan metode kalam, 
filsafat, dan logika dalam karya-karyanya. Melalui Tafsir Mafâtîh al-
Ghaib karya ensiklopedis yang mencakup linguistik, fiqh, ushul, 
filsafat, hingga teologi ar-Razi menampilkan pendekatan tafsir 
teologis yang kaya argumen dan analisis (Majdud, n.d.). Walau 
dipuji sebagai tokoh pembaharu Asy’ariyah, ia juga menuai kritik, 
termasuk tuduhan terlalu mengakomodasi rasionalitas dan terlalu 
sering menukil gagasan Mu’tazilah maupun filsafat Yunani 
(Addahsyi, 2014). 

Perdebatan lain juga muncul dari kalangan Hanabilah dan 
tokoh seperti Ibnu Taimiyah yang menolak penggunaan ta’wîl dan 
mengkritik tafsir ar-Razi karena dianggap mendahulukan akal atas 
nash. (Yusuf, 2014). Kritik ini menunjukkan bahwa ar-Razi berada 
pada posisi unik dalam diskursus teologi: ia tidak sepenuhnya 
tekstualis dan tidak pula rasionalis ekstrem. Melainkan, ia 
memadukan dalil-dalil rasional untuk mengokohkan makna ayat 



299 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

tanpa terjebak dalam penolakan terhadap teks. Pendekatan ini 
semakin menegaskan kedudukan Mafâtîh al-Ghaib sebagai tafsir 
teologis yang berpengaruh namun sekaligus kontroversial. 

Melihat dinamika tersebut, kajian terhadap aspek teologi 
Asy’ariyah dalam penafsiran ar-Razi menjadi relevan, terutama 
untuk memahami bagaimana ia mengonstruksi hubungan akal–
wahyu dalam penafsiran ayat-ayat teologi. Apakah interpretasi ar-
Razi konsisten dengan prinsip Asy’ariyah? Bagaimana ia 
memposisikan akal dalam membaca teks-teks teologis? Dan sejauh 
mana kecenderungan filsafat serta konteks sosial-politik zamannya 
mempengaruhi tafsirnya? Pertanyaan-pertanyaan ini penting untuk 
dijawab dalam kerangka memahami karakter pemikiran Asy’ariyah 
secara lebih komprehensif. 

Kajian mengenai Tafsir Mafâtîh al-Ghaib karya 
Fakhruddin ar-Razi telah dilakukan oleh beberapa peneliti, namun 
mayoritas kajian tersebut masih menyoroti aspek-aspek tertentu 
secara parsial, bukan pada struktur teologi Asy’ariyah secara 
menyeluruh. Penelitian Hermaisyah (2015) misalnya, berfokus 
pada pengaruh ideologi Mu’tazilah dan Asy’ariyah terhadap 
pandangan ar-Razi mengenai konsep takdir. Penelitian ini 
menemukan bahwa ar-Razi tetap berpijak pada prinsip Asy’ariyah 
yang meyakini bahwa segala sesuatu telah ditetapkan sejak azali, 
sehingga interpretasinya konsisten dengan doktrin keesaan 
kehendak Tuhan. Penelitian Hermaisyah lainnya (2016) mengkaji 
konsep perbuatan manusia dalam perspektif al-Kasysyâf karya Az-
Zamakhsyari dan Mafâtîh al-Ghaib. Studi komparatif tersebut 
menegaskan bahwa ar-Razi menolak pandangan Mu’tazilah 
mengenai penciptaan perbuatan oleh manusia, dan lebih 
meneguhkan prinsip Asy’ariyah yang menyatakan bahwa segala 
gerak dan kehendak merupakan ciptaan Allah, sementara manusia 
hanya “mengakuisisi” perbuatannya. Meskipun memberikan 
kontribusi pada isu teologi tertentu, kedua penelitian ini hanya 
mengurai satu aspek ajaran Asy’ariyah sehingga belum menyentuh 
keseluruhan struktur metodologi teologis ar-Razi. 



300 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

Penelitian lain oleh Derysmono (2019) mengupas nilai-nilai 
pendidikan dalam QS. Luqman menggunakan Tafsir Mafâtîh al-
Ghaib. Fokus utamanya adalah etika, pendidikan akidah, dan 
moral, bukan pada metodologi teologis atau posisi ar-Razi dalam 
tradisi Asy’ariyah. Penelitian ini kembali menunjukkan bahwa 
Mafâtîh al-Ghaib kerap digunakan sebagai sumber tafsir tematik, 
namun dimensi teologinya belum banyak dieksplorasi. Sementara 
itu, penelitian Sholihat (2022) menelaah bias ideologi dalam Tafsir 
al-Misbah khususnya relasi Sunni-Syiah sehingga kontribusinya 
tidak terkait langsung dengan teologi Asy’ariyah ataupun tafsir ar-
Razi, meski tetap memberikan gambaran bahwa tafsir dapat 
dipengaruhi kerangka ideologis tertentu. 

Dari keseluruhan penelitian terdahulu tersebut tampak 
bahwa belum ada kajian yang menelaah secara komprehensif 
bagaimana prinsip-prinsip Asy’ariyah meliputi hubungan akal 
wahyu, konsep sifat Tuhan, ta’wîl ijmâlî dan tafshîlî, serta penerapan 
al-qanûn al-kullî dioperasikan oleh ar-Razi dalam penafsiran ayat-
ayat teologi. Sebagian penelitian hanya mengangkat isu teologis 
tertentu seperti takdir dan perbuatan manusia, sementara dimensi 
metodologis dan konsistensi teologis ar-Razi dalam keseluruhan 
tafsirnya tidak menjadi fokus. Dengan demikian, penelitian ini 
hadir sebagai kajian pertama yang memetakan integrasi teologi 
Asy’ariyah dalam Tafsir Mafâtîh al-Ghaib secara utuh, baik dari sisi 
metodologi, corak pemikiran, maupun konsistensinya dengan 
fondasi akidah Asy’ariyah. 

Penelitian-penelitian terdahulu mengenai Mafâtîh al-Ghaib 
pada umumnya masih bersifat parsial, seperti mengkaji isu takdir, 
perbuatan manusia, atau nilai pendidikan, sehingga belum 
menghadirkan analisis komprehensif tentang bagaimana prinsip-
prinsip teologi Asy’ariyah diintegrasikan secara sistematis dalam 
keseluruhan kerangka penafsiran Fakhruddin ar-Razi. Belum ada 
studi yang menelaah konsistensi metodologis ar-Razi dalam 
menerapkan konsep-konsep kunci Asy’ariyah termasuk ta’wîl ijmâlî, 
ta’wîl tafshîlî, relasi aql-naql, serta teori al-qanûn al-kullî dalam 
membaca ayat-ayat teologi, maupun penelitian yang 



301 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

menghubungkan pemikirannya dengan konteks sosio-intelektual 
zamannya (Paputungan et al., 2022). Dari sinilah penelitian ini 
memperoleh kebaruannya, yaitu dengan menghadirkan pemetaan 
menyeluruh tentang representasi teologi Asy’ariyah dalam Tafîr 
Mafâtîh al-Ghaib, sekaligus menganalisis bagaimana ar-Razi 
mengonstruksi kerangka hermeneutis yang memadukan 
rasionalitas dan teks secara proporsional. Pendekatan seperti ini 
menawarkan kontribusi baru bagi kajian tafsir teologis dan 
memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang dinamika 
epistemologi Asy’ariyah dalam tradisi tafsir klasik. 

Penelitian ini menggunakan kerangka teologi Asy’ariyah 
sebagai dasar analisis untuk memahami penafsiran Fakhruddin ar-
Razi terhadap ayat-ayat teologi. Dalam teologi Asy’ariyah, 
hubungan akal dan wahyu dipahami secara proporsional yaitu akal 
dipakai untuk menguatkan makna nash, tetapi tidak digunakan 
sebagai hakim yang mengalahkan teks. Dengan demikian, akal 
berfungsi sebagai instrumen penjelas, sementara wahyu tetap 
menjadi sumber kebenaran utama. Prinsip epistemologis ini 
penting untuk menelusuri bagaimana ar-Razi membangun 
argumentasi teologis dalam tafsirnya (Adnin & Zein, 2020). 
Dengan memahami prinsip dasar teologi Asy'ariyah ini, kita kini 
beralih untuk menggali bagaimana Fakhruddin Ar-Razi 
memanfaatkan rasio dan wahyu dalam menafsirkan sifat-sifat 
Allah. Dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib, Ar-Razi membagi sifat-sifat 
Allah menjadi dua kategori utama: sifat salbiyah dan sifat 
thubutiyah, yang masing-masing berfungsi untuk menegaskan 
kesempurnaan dan ketidakterbatasan Allah. 

Dalam menghadapi ayat-ayat mutasyâbihât, Asy’ariyah 
menggunakan dua bentuk pendekatan ta’wîl. Pertama, ta’wîl ijmâlî, 
yaitu memalingkan makna literal ayat tanpa menentukan makna 
alternatif dan menyerahkan hakikatnya kepada Allah (tafwîdh). 
Kedua, ta’wîl tafshîlî, yaitu menakwilkan ayat kepada makna majazi 
apabila terdapat qarinah (indikasi) yang kuat untuk itu. Dua 
pendekatan ini digunakan untuk menghindari kesan 



302 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

antropomorfisme dan menjaga kesucian konsep ketuhanan (Fajar, 
2020). 

Kerangka teori ini diperkuat dengan konsep al-qanûn al-kullî 
sebuah prinsip harmonisasi antara akal dan nash yang sering 
digunakan ar-Razi (Sidiropoulou, 2015). Menurut prinsip ini, jika 
makna zhahir teks tampak bertentangan dengan dalil akal yang 
bersifat qat’i, maka makna zhahir tersebut perlu diarahkan kepada 
makna non-literal melalui ta’wîl, sebab validitas dalil naqli sendiri 
diakui melalui argumen akal (Nurullah, 2016). Dengan demikian, 
al-qanûn al-kullî menjadi fondasi logis yang menjelaskan 
bagaimana ar-Razi menyelesaikan potensi kontradiksi antara teks 
dan rasio. 

Kerangka teori ini digunakan untuk membaca bagaimana 
ar-Razi sebagai teolog Asy’ariyah generasi akhir mengintegrasikan 
rasionalitas, linguistik, dan komitmen terhadap nash dalam 
penafsiran ayat-ayat teologi di Tafsir Mafâtîh al-Ghaib (Salsabila, 
2024). Dengan teori ini, penelitian dapat mengevaluasi konsistensi 
ar-Razi terhadap prinsip-prinsip Asy’ariyah serta memetakan corak 
teologis yang membentuk struktur penafsirannya. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
jenis library research, karena seluruh data diperoleh melalui 
penelusuran literatur yang relevan dengan pemikiran Fakhruddin 
ar-Razi dan teologi Asy’ariyah. Sumber data primer penelitian ini 
adalah teks asli Tafsir Mafâtîh al-Ghaib sebagai karya terbesar ar-
Razi, beserta beberapa karya tulisnya yang lain yang relevan dengan 
analisis. Sumber data sekunder mencakup kitab-kitab kalam, 
literatur Asy’ariyah, buku-buku sejarah intelektual Islam, serta 
artikel jurnal dan penelitian akademik yang mendukung 
pembahasan mengenai ar-Razi dan pemikiran teologisnya.  

Pengumpulan data dilakukan melalui identifikasi kata kunci 
seperti “Asy’ariyah”, “ta’wîl”, “aqal–naql”, “ayat teologi”, dan “al-
qanûn al-kullî” yang digunakan untuk menelusuri sumber-sumber 
melalui katalog perpustakaan, basis data akademik, serta koleksi 



303 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

kitab klasik. Setiap sumber kemudian dipilih berdasarkan relevansi 
dan kredibilitasnya agar data yang digunakan valid dan mampu 
mendukung analisis penelitian secara mendalam (Sulkifli & Rajab, 
2023). 

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi 
(content analysis). Tahap pertama adalah analisis teks, yaitu 
membaca dan mengidentifikasi konsep-konsep teologi Asy’ariyah 
yang muncul dalam penafsiran ar-Razi. Tahap kedua adalah 
klasifikasi tema, dengan mengelompokkan temuan ke dalam isu-isu 
utama seperti konsep sifat Tuhan, perbuatan Tuhan, hubungan 
akal wahyu, serta metode ta’wîl. Tahap berikutnya adalah pemetaan 
konsep, untuk melihat bagaimana ar-Razi mengintegrasikan 
rasionalitas dan nash dalam menafsirkan ayat-ayat teologi. Tahap 
terakhir adalah analisis komparatif, yaitu membandingkan 
pandangan ar-Razi dengan pemikiran teologis dari madzhab lain 
sejauh didukung literatur untuk melihat posisi metodologis dan 
konsistensinya sebagai teolog Asy’ariyah (Gunarti & Ahmadi, 
2023). 

Melalui metode ini, penelitian mampu mengungkap 
struktur pemikiran ar-Razi secara mendalam, sekaligus 
menunjukkan bagaimana prinsip-prinsip Asy’ariyah tidak hanya 
hadir sebagai doktrin teologis, tetapi juga bekerja sebagai kerangka 
hermeneutis dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. Setelah 
mengidentifikasi metodologi yang digunakan untuk mengkaji tafsir 
Fakhruddin Ar-Razi, kami kini akan memaparkan temuan-temuan 
utama yang ditemukan dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib, dengan 
fokus pada penerapan teologi Asy'ariyah dalam pemahaman sifat 
Allah, kehendak Allah, dan perbuatan-Nya.  
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Biografi Fakhruddin ar-Razi 

Fakhruddin Ar-Razi (544-606 H) adalah seorang tokoh 
besar dalam sejarah intelektual Islam. Ia dikenal dengan sebutan 
Ibnu Khatib Ar-Ray dan merupakan ulama yang memiliki keahlian 
dalam berbagai disiplin ilmu seperti tafsir, kalam, filsafat, logika, 



304 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

dan ushul fikih. Lahir di Ray, Ar-Razi berasal dari keluarga yang 
sangat berpengaruh dalam dunia keilmuan, khususnya dalam ilmu 
kalam. Ayahnya, Dhiya'uddin, adalah seorang imam terkemuka 
yang mengajarkan ilmu kalam dan fikih, yang memengaruhi Ar-
Razi dalam memahami dan menguasai berbagai ilmu agama. 
Setelah ayahnya wafat, Ar-Razi melanjutkan pendidikannya dengan 
berguru kepada tokoh-tokoh besar seperti al-Kamal as-Simnani 
dan Majduddin al-Jili, yang memperdalam ilmu kalam dan filsafat 
(Abdillah, 2006). 

Dalam perjalanan intelektualnya, ar-Razi menempuh 
banyak perjalanan dan berinteraksi dengan banyak aliran 
pemikiran. Periode hidupnya yang penuh permasalahan politik, 
sosial, dan ilmiah turut mempengaruhi pemikirannya (Kholiq & 
Kafiyah, 2024). Ar-Razi dikenal sebagai seorang yang kritik 
terhadap berbagai aliran teologi, terutama Mu’tazilah dan aliran-
aliran antropomorfis, serta membela teologi Asy’ariyah dalam 
karya-karyanya. Meskipun sering dikritik karena menggabungkan 
filsafat Yunani dengan teologi Islam, Ar-Razi tetap dihormati 
sebagai salah satu tokoh yang mampu menggabungkan rasio dan 
wahyu dalam memahami teologi Islam (Alwani, 2010). 

Ar-Razi memposisikan akal sebagai sarana untuk 
memahami nash, bukan sebagai otoritas yang menandinginya, 
sehingga tercapai harmoni antara dalil rasional dan wahyu. As-
Sanusi juga menegaskan bahwa validitas al-Qur’an dan Sunnah 
diketahui melalui akal, dan sebagian teks memang perlu ditakwil 
agar tidak menimbulkan pemahaman yang keliru (Usamah, 2010). 
Dalam kaidah ta’wilnya, ar-Razi menjelaskan bahwa ketika sebuah 
lafaz memiliki dua kemungkinan makna, salah satunya lebih kuat 
(râjih) dan lainnya lebih lemah (marjûh), maka pemaknaan dengan 
makna yang kuat menjadikannya muhkam, sedangkan memilih 
makna yang lemah menjadikannya mutasyâbih. Peralihan dari makna 
kuat ke makna lemah hanya boleh dilakukan jika terdapat dalil 
eksternal yang memadai, baik berupa dalil lafzhi maupun rasional. 
Namun menurut ar-Razi, dalil lafzhi tidak menghasilkan kepastian 
karena bergantung pada berbagai aspek riwayat bahasa, nahwu, 



305 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

sharaf, serta bebas dari kemungkinan musytarak, majaz, atau 
kontradiksi. Karena itu, dalil naql tidak mencapai tingkat kepastian 
mutlak. Maka, pengalihan makna hanya dibenarkan jika dalil akal 
yang pasti menunjukkan bahwa pemaknaan lahiriah tidak mungkin 
diterima (al-Razi, 1985). 

Dengan demikian, penggunaan makna yang lemah baru 
diperbolehkan ketika pemahaman literal menjadi mustahil; pada 
kondisi tersebut ta’wil justru wajib. Ar-Razi menyusun empat 
kemungkinan ketika ada benturan antara dalil akal yang qat’i dan 
dalil naql secara lahir: (1) kedua-duanya benar, yang mustahil 
karena berarti dua kebenaran saling bertentangan; (2) keduanya 
salah, juga mustahil; (3) makna lahir nash salah sementara akal 
benar; atau (4) makna lahir nash benar sementara akal salah, yang 
tidak mungkin karena validitas nash sendiri hanya dapat diketahui 
melalui akal yang menetapkan keberadaan Tuhan, sifat-sifat-Nya, 
serta kebenaran mukjizat dan kenabian. Maka kemungkinan yang 
tersisa adalah bahwa makna lahir nash tidak dimaksudkan, atau 
bahwa nash tersebut ditakwil jika mengikuti pandangan yang 
membolehkannya; sedangkan bagi yang tidak membolehkan ta’wil, 
maknanya diserahkan kepada Allah (al-Razi, 1985).  

Ar-Razi menerapkan prinsip ta’wîl dalam penafsirannya 
terhadap sifat-sifat khabariyah Contohnya pada makna 
“kedekatan” (qurb), ar-Razi menafsirkannya sebagai kedekatan 
rahmat Allah kepada hambanya, bukan kedekatan fisik.  Untuk sifat 
dengan makna “kedatangan dan turun” (maji' dan nuzûl), ar-Razi 
menegaskan bahwa Allah terbebas dari gerakan fisik. Ia kemudian 
menyebutkan berbagai interpretasi metaforis untuk ayat-ayat yang 
tampaknya menggambarkan Allah “datang” atau “turun”. Sifat 
“tangan kanan” (yamîn) ditafsirkan Ar-Razi sebagai ungkapan 
tentang kekuatan dan kekuasaan Allah.  Tentang sifat “tertawa” 
(dhahk), ar-Razi menyatakan bahwa tertawa dalam arti sebenarnya 
adalah mustahil bagi Allah (al-Razi, 1985). 

Ibn Taymiyah mengkritik pendekatan ar-Razi karena 
dianggap mengedepankan akal di atas nash ketika keduanya tampak 
bertentangan, sehingga memunculkan anggapan bahwa ar-Razi dan 



306 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

para ulama Asy’ariyah seperti al-Juwaini, al-Bagdadi, al-Ghazali, al-
Amudi, Ibn Fauruq, dan as-Sanusi lebih memprioritaskan akal. 
Cara ini berbeda dengan pendekatan Salaf yang lebih tekstual, 
sehingga mereka menganggap metode Asy’ariyah terlalu rasionalis 
(Azhim, 1999). Namun jika diperhatikan secara utuh, ar-Razi 
sebenarnya tidak memposisikan akal sebagai hakim atas nash, 
melainkan sebagai alat untuk memastikan pemahaman terhadap 
makna lahiriah. Ini serupa dengan penjelasan al-Ghazali dalam al-
Iqtishad fi al-I‘tiqad, bahwa apa pun yang datang dari nash harus 
diterima selama tidak bertentangan dengan akal yang pasti; jika akal 
memandang sesuatu mustahil, maka nash tersebut wajib ditakwil. 
Banyak hadis yang tampak menyerupakan Allah dengan makhluk 
juga tidak sahih, sedangkan yang sahih pun tidak memiliki makna 
pasti sehingga dapat ditakwil. Jika akal tidak mampu menentukan 
kemungkinan atau kemustahilannya, maka sikap yang tepat adalah 
menerima nash tanpa menetapkan makna lahiriahnya (Ghazali, 
2008). 

 Sejalan dengan itu, Muhammad ‘Abduh menyatakan 
bahwa ketika akal dan nash tampak bertentangan, umat Islam 
cenderung mendahulukan akal, baik dengan menerima teks sambil 
mengakui keterbatasan pemahaman, atau menafsirkannya sesuai 
kaidah bahasa agar selaras dengan penalaran (Usamah, 2010). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



307 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

 

Skema Metodologi ar-Razi dalam Hubungan Akal dan Teks 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

B. Tafsir Mafâtîh al-Ghaib 
Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib adalah karya monumental 

Fakhruddin Ar-Razi yang dikenal juga dengan nama Tafsîr al-
Kabîr. Karya ini bukan hanya merupakan tafsir Al-Qur'an, tetapi 
juga ensiklopedia pemikiran yang mengintegrasikan berbagai 
disiplin ilmu, seperti teologi, filsafat, logika, dan ushul fikih. Ar-
Razi mulai menulis tafsir ini pada usia lebih dari 50 tahun, setelah 
menguasai berbagai ilmu yang mendalam (Baheiri, 2024). Menurut 
informasi dari Al-Qifti dan Ibnu Abi Usaibi'ah, Mafâtîh al-Ghaib 
terdiri dari dua belas jilid, dengan tafsir Surah Al-Fatihah yang 
ditulis dalam jilid terpisah (Khalidi, 2008). 

Prioritas Akal atas 

Makna Lahiriah 

Teks saat terjadi 

Pertentangan: 

 ketika terjadi 

pertentangan antara 

akal yang pasti dan 

makna lahiriah teks, 

ar-Razi lebih 

mengutamakan akal 

yang pasti 

Penggunaan Ta'wil: 

Ta'wil digunakan 

untuk menyelesaikan 

pertentangan antara 

teks agama (nushûsh 

syar'iyyah) dengan 

bukti-bukti rasional. 

Ini adalah upaya 

untuk 

menyelaraskan 

ajaran agama dengan 

pemikiran rasional. 

Pandangan tentang 

Teks Agama: 

teks-teks agama 

dianggap sebagai 

dalîl lafzhiyah (bukti 

verbal) yang tidak 

memberikan 

keyakinan mutlak. 

Ini mengindikasikan 

pendekatan yang 

lebih kritis terhadap 

interpretasi literal 

teks agama. 

Prinsip ar-Razi dalam 

Memahami Teks 



308 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

Kitab ini menampilkan pendekatan argumentatif yang 
sangat kuat, di mana Ar-Razi sering mengemukakan pendapat 
lintas mazhab, seperti Mu‘tazilah, Maturidiyah, Hanabilah, dan 
bahkan para filsuf sebelumnya. Ia kemudian memberikan kritik dan 
posisi teologisnya sebagai seorang teolog Asy’ari. Pendekatan ini 
menjadikan Mafâtîh al-Ghaib sebagai tafsir yang bukan hanya 
mengandalkan riwayat atau hadis, tetapi juga penalaran rasional 
yang memungkinkan diskusi intelektual mengenai berbagai 
pandangan dalam teologi dan filsafat Islam (Khalidi, 2008). 

Metode penulisan ar-Razi dalam Mafâtîh al-Ghaib termasuk 
dalam kategori tafsîr bi ar-ra'yi al-mahmud (tafsir dengan pendapat 
yang terpuji), yang menjadi pilar utama tafsir rasional dalam tradisi 
Islam (Khalidi, 2008). Ar-Razi memulai penafsirannya dengan 
menganalisis bahasa ayat, dilanjutkan dengan diskusi teologis dan 
filsafat, terutama ketika ayat tersebut menyentuh isu-isu akidah. 
Misalnya, dalam penafsiran ayat-ayat mutasyâbihât, ar-Razi 
menggunakan ta’wîl (penafsiran metaforis) untuk menghindari 
pemahaman literal yang dapat menyerupai Allah dengan makhluk-
Nya. Ar-Razi berpendapat bahwa ta’wîl adalah metode yang tidak 
dapat dihindari, terutama jika ada pertentangan antara dalil rasional 
(aql) dan dalil tekstual (naql) (F. Razi, 1982) 

Salah satu aspek utama dari keistimewaan ini adalah 
integrasi antara akal (rasio) dan wahyu (nash). Seperti yang 
diungkapkan oleh Maulida dan Bashori (2024), Mafâtîh al-Ghaib 
tidak hanya berkontribusi pada tradisi tafsir, tetapi juga menyajikan 
model integrasi yang relevan antara wahyu dan akal, yang tetap 
digunakan dalam studi Al-Qur'an kontemporer. Tafsir ini juga 
menandai pergeseran dominasi Mu’tazilah dalam tafsir rasional, di 
mana ar-Razi mengkritik pandangan-pandangan mereka, sekaligus 
memperkenalkan metode tafsir yang lebih luas dan lebih 
mengakomodasi keberagaman pandangan. 

Dengan demikian, Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib karya Ar-Razi 
tidak hanya sekadar tafsir, tetapi juga karya intelektual yang 
mendalam yang menggabungkan teologi, filsafat, logika, dan ilmu 



309 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

pengetahuan dalam menyampaikan pesan Al-Qur’an secara 
rasional dan kritis (Fadhli & Nurkhalis, 2024). 

 
Temuan Hasil Penelitian 
1. Konsep Wujûd dan Mâhiyah dalam Tafsîr Mafâtîh al-
Ghaib 
 Dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib, Fakhruddin ar-Razi 
membahas secara mendalam konsep wujûd (eksistensi) dan mâhiyah 
(esensi) Allah. Ia membuat pembedaan antara keduanya, meskipun 
kadang tidak konsisten dalam penjelasannya, mencerminkan 
kompleksitas pemikiran ar-Razi yang berkembang seiring waktu (F. 

al‑Din M. ibn ’Umar Razi, 1862). 
1) Wujûd dan Mâhiyah Allah 

Ar-Razi terkadang membedakan antara wujûd dan mâhiyah Allah. Ia 
menjelaskan bahwa wujûd Allah adalah murni dan tidak dapat 
disamakan dengan esensi atau sifat apapun, karena wujûd Allah 
tidak terikat oleh ruang dan waktu. Sementara itu, mâhiyah Allah, 
yang mengacu pada esensi-Nya, tidak dapat diketahui oleh 
siapapun selain Allah sendiri, dan ini menunjukkan keterbatasan 
akal manusia dalam memahami hakikat Allah sepenuhnya. Ar-Razi 
mengakui bahwa Allah tidak memiliki esensi seperti makhluk, 
melainkan hanya wujûd murni yang tidak ada yang menyerupainya. 

2) Wujûd Allah dan Makhluk 
Ar-Razi juga membahas perbedaan antara wujûd Allah dan wujûd 
makhluk. Dalam tafsirnya, ia menjelaskan bahwa makhluk memiliki 
mâhiyah yang ditambahkan pada wujûd mereka, yang membedakan 
mereka dari Allah. Dengan kata lain, wujûd Allah adalah esensi yang 
sama dengan mâhiyah-Nya, sedangkan makhluk memiliki mâhiyah 
yang berbeda dengan wujûd mereka. Ini sejalan dengan pandangan 
beberapa filsuf, seperti Al-Farabi dan Ibnu Sina, yang juga 
membedakan antara wujûd Allah dan mâhiyah-Nya, meskipun ar-
Razi terkadang bersikap lebih fleksibel tentang hal ini (Zarkan, 
n.d.). 

3) Pembedaan Antara Wujûd dan Mâhiyah 



310 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

Ar-Razi juga membahas konsep wujûd dalam konteks bahasa dan 
makna yang seringkali lebih mudah dipahami oleh manusia. Dalam 
pemahaman ar-Razi, wujûd dalam arti kesadaran atau persepsi 
sering digunakan untuk menunjukkan keberadaan atau eksistensi 
sesuatu dalam pikiran manusia, sementara wujûd dalam arti 
keberadaan absolut mengacu pada hakikat sesungguhnya dari 
sesuatu itu sendiri. Ini menjadi kunci dalam memahami bagaimana 
manusia mengenal Allah, yang esensinya tidak bisa dijangkau oleh 
akal, tetapi eksistensinya dapat dikenal melalui konsekuensi dan 
efek-efek yang jelas, seperti alam semesta yang tampak dan dapat 
diindera . 

4) Metode Pembuktian Eksistensi Allah 
Ar-Razi mengusulkan bahwa pengetahuan mengenai keberadaan 
Allah tidak diperoleh secara intuitif tetapi melalui penalaran 
rasional. Ia menawarkan tiga pendekatan utama untuk 
membuktikan eksistensi Allah: kemungkinan (al-imkân), 

kebaharuan (al-hudûts), atau kombinasi keduanya. (F. al‑Din M. ibn 
’Umar Razi, 1862). Dalam penafsiran tafsirnya, ar-Razi 
menggunakan konsep kemungkinan esensi (imkân adz-dzawât) 
untuk menjelaskan bahwa segala sesuatu yang ada di alam semesta, 
yang memiliki awal dan akhir, membutuhkan penyebab yang lebih 
besar, yaitu Allah. 

Dengan pendekatan ini, ar-Razi menegaskan bahwa wujûd 
Allah adalah mutlak dan tanpa batas, sementara wujûd makhluk 
terbatas dan bergantung pada penyebab eksternal. Pandangannya 
ini memperlihatkan perbedaan mendalam dalam pemahaman 
eksistensi Allah jika dibandingkan dengan makhluk-Nya, yang 
dalam hal ini hanya bisa dipahami melalui rasio dan pengaruh alam 
semesta yang telah diciptakan. Dengan demikian, konsep wujûd dan 
mâhiyah dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib menunjukkan betapa 
kompleks dan mendalamnya pemikiran ar-Razi mengenai 
eksistensi Allah. Ia menggabungkan pendekatan rasional dengan 
filosofi, dan mengakui keterbatasan manusia dalam memahami 
esensi-Nya, sementara tetap memberikan bukti rasional yang dapat 
diterima untuk memahami keberadaan Allah di dunia ini. 



311 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

 
2. Nama dan Sifat Allah dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib 

Fakhruddin Ar-Razi dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib 
memberikan penjelasan yang mendalam mengenai nama-nama 
Allah dan sifat-sifat-Nya, serta hubungan antara keduanya. Ar-Razi 
menekankan bahwa ada perbedaan antara nama Allah dan sifat-
sifat-Nya, meskipun keduanya sering kali saling terkait dalam 
pembahasan teologis. 

1) Perbedaan antara Nama dan Sifat Allah 
Ar-Razi menyatakan bahwa terdapat perbedaan teologis antara 
nama Allah (ism) dan sifat-Nya (sifat). Dalam pandangan 
Asy'ariyah, yang menjadi dasar pemikiran Ar-Razi, nama Allah 
sering kali dianggap sama dengan yang dinamai, tetapi tidak sama 
dengan penamaan (tasmiyah). Dengan kata lain, nama Allah bisa 
dipandang sebagai manifestasi dari sifat-Nya, tetapi keduanya tetap 
bisa berbeda dalam makna. Namun, ada juga pandangan yang 
menyatakan bahwa nama Allah adalah atribut yang berbeda dari 
sifat Allah. Ar-Razi mengutip pandangan al-Ghazali, yang 
mengambil posisi tengah, menyatakan bahwa nama, yang dinamai, 
dan penamaan adalah entitas yang berbeda. Pandangan ini diterima 
oleh Ar-Razi, yang menekankan bahwa setiap pembenaran (tashdîq) 
harus didahului dengan pemahaman yang mendalam tentang 
hakikat dari subjek dan predikatnya. (Ar-Razi, n.d.). 

2) Sifat Salbiyah dan Sifat Thubutiyah 
Ar-Razi membagi sifat-sifat Allah menjadi dua kategori 

utama: sifat salbiyah dan sifat thubutiyah. 

• Sifat Salbiyah (penafian terhadap sifat yang tidak layak bagi 
Allah): Sifat salbiyah mencakup penafian segala sifat yang 
tidak sesuai dengan kesempurnaan Allah. Ini termasuk 
penafian terhadap sifat-sifat seperti kelemahan, kelupaan, 
atau keterbatasan yang dimiliki makhluk. Allah tidak 
mungkin memiliki sifat fisik atau terbatas, karena 

kesempurnaan-Nya (F. al‑Din M. ibn ’Umar Razi, 1862). 

• Sifat Thubutiyah (penegasan sifat yang menunjukkan 
kesempurnaan Allah): Sifat-sifat ini menunjukkan sifat-



312 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

sifat Allah yang sempurna dan mutlak, seperti maha 
mengetahui (Al-‘Alîm), maha kuasa (Al-Qadîr), dan maha 
hidup (Al-Hayy). Ar-Razi menekankan bahwa meskipun 
istilah seperti pengetahuan dan kekuasaan digunakan untuk 
Allah dan makhluk, keduanya tidak dapat disamakan 
karena sifat Allah adalah mutlak dan tanpa batas, sementara 

sifat makhluk bersifat terbatas (F. al‑Din M. ibn ’Umar 
Razi, 1862). 

3) Nama-Nama Allah 
Ar-Razi juga menjelaskan bahwa nama-nama Allah 

menggambarkan sifat-sifat-Nya yang mutlak dan sempurna. 
Nama-nama seperti Al-Qadîr (Maha Kuasa), Al-‘Alîm (Maha 
Mengetahui), Al-Hayy (Maha Hidup) tidak hanya sekadar label, 
tetapi merupakan manifestasi dari sifat Allah yang sempurna. 
Nama-nama ini harus dipahami dalam kerangka kesucian dan 
keesaan Allah yang tidak terjangkau oleh makhluk. Oleh karena itu, 
pemahaman tentang nama Allah harus dilakukan dengan 
mendalam dan tidak bisa dipahami secara literal sebagaimana 
manusia memahami nama-nama untuk makhluk. Ar-Razi 
kemudian menjelaskan bahwa semakin dalam seseorang 
memahami kebijaksanaan Allah dalam mengatur alam semesta, 
semakin banyak pula ia mengetahui nama-nama Allah dan sifat-
sifatnya yang terpuji. Untuk memperjelas argumennya, ar-Razi 
memberikan contoh tentang anatomi tubuh manusia. Seseorang 
yang mempelajari struktur tubuh manusia dan menemukan sekitar 
sepuluh ribu jenis rahmat dan hikmah dalam penciptaannya, secara 
tidak langsung telah memahami sepuluh ribu nama Allah yang 
menunjukkan pujian dan keagungannya. Namun, pemahaman ini 
juga membuat orang tersebut menyadari bahwa masih jauh lebih 
banyak aspek kebijaksanaan dan rahmat dalam penciptaan tubuh 

manusia yang belum terungkap (F. al‑Din M. ibn ’Umar Razi, 
1862). 

4) Hubungan antara Nama dan Sifat Allah 
 Ar-Razi menyebutkan bahwa hubungan antara nama dan 
sifat Allah sangat erat, dan bahkan bisa dipandang sebagai dua 



313 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

aspek yang saling melengkapi. Ketika membahas tentang nama 
Allah, Dia menekankan bahwa sifat-sifat Allah mencerminkan 
keagungan dan kesempurnaan Allah, yang tampak melalui nama-
nama-Nya.  

 Dalam Tafsîr Mafâtîḥ al-Ghaib, ar-Razi menguraikan 
pembahasan tentang nama-nama dan sifat-sifat Allah secara 
mendalam. Ia mengklasifikasikan sifat-sifat Allah ke dalam sifat 
salbiyyah dan sifat tsbutiyyah, serta menegaskan pentingnya 
memahami nama-nama Allah sebagai bentuk kesempurnaan Ilahi. 
Ar-Razi juga mengemukakan analisis mengenai relasi antara nama 

(ism) dan sifat (ṣifah), dan dari sini ia menegaskan pemahaman 
tauhid yang lebih halus: bahwa sifat-sifat Allah bukanlah identik 
dengan dzat, tetapi merupakan atribut yang nyata bagi Allah, 

meskipun tidak berdiri terpisah dari dzat-Nya (F. al‑Din M. ibn 
’Umar Razi, 1862).  
3. Ru’yatullah (Melihat Allah) dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib 
 Dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib, Ar-Razi membahas topik 
yang sangat penting dalam teologi Islam dan sering diperdebatkan, 
yaitu mengenai kemungkinan melihat Allah (ru’yatullah). Diskursus 
ini merupakan salah satu pokok bahasan yang membedakan 
pandangan Asy'ariyah dengan aliran-aliran lainnya seperti 
Mu’tazilah. 

1) Pandangan Asy'ariyah tentang Ru’yatullah 
Al-Asy‘ari menegaskan bahwa ru’yatullah (melihat Allah) secara akal 
adalah sesuatu yang mungkin, sebab penetapan ru’yah tidak 
berimplikasi pada penyandaran sifat-sifat makhluk kepada Allah. 
Dalam pandangan ini, suatu perkara baru dianggap mustahil bagi 
Allah apabila konsekuensinya menuntut adanya kebaruan, 
keserupaan, kejisman, perubahan, atau sifat apa pun yang tidak 
layak bagi-Nya. Adapun ru’yah tidak mengandung salah satu dari 
konsekuensi tersebut, karena objek penglihatan tidak ditentukan 
oleh kemakhlukannya, melainkan oleh kemampuan melihat yang 
diciptakan Allah. Dengan demikian, menetapkan ru’yah tidak 
berarti menetapkan sifat makhluk bagi Allah (Al-Ash‘ari, 2023). 

2) Konsep Melihat Allah dalam Kehidupan Akhirat 



314 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

Ar-Razi mengutip beberapa ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan 
ru’yatullah. Salah satu ayat yang sering dikutip dalam diskusi ini 
adalah Surah Al-Qiyamah (75:22-23): 
 

 
ࣱ
ىِٕذ  ی  وُجُوه ةٌ وۡم    (٢٢) نَّاضِر 

ࣱ
ة ا ن اظِر  ب ِه     (٢٣) إلِ ىٰ ر 

"Pada hari itu (hari kiamat) wajah-wajah menjadi berseri-seri, 
memandang kepada Tuhannya." 

Pada ayat tersebut ar-Razi memaparkan perbedaan teologis 
antara Ahlus Sunnah dan Mu‘tazilah: mayoritas Ahlus Sunnah 
menjadikannya dalil ru’yatullah di akhirat, sementara Mu‘tazilah 

menolak bahwa “النظر إلى” bermakna “melihat” dan menyodorkan 

delapan argumen bahasa untuk menegaskan bahwa النظر bukan 

sinonim الرؤیة. Setelah itu ar-Razi memaparkan tiga bentuk ta’wil 

Mu‘tazilah: النظر bermakna menunggu (الانتظار) nikmat Allah; atau 
bermakna melihat kepada pahala Tuhan dengan menghilangkan 
mudhaf; atau bermakna berharap dan hanya tertuju hati kepada 
Allah. Namun dari seluruh uraian itu, kecenderungan ar-Razi tetap 
tampak: ia lebih dekat kepada pendapat Ahlus Sunnah yang 
menetapkan ru’yah, tetapi tetap menegaskan bahwa ru’yah tersebut 
tidak menyerupakan Allah dengan makhluk dan tidak melibatkan 

arah maupun bentuk (F. al‑Din M. ibn ’Umar Razi, 1862). 
3) Perbedaan Pandangan dengan Mu’tazilah 

Perbedaan pandangan tentang ru’yatullah ini sangat mencolok 
antara Asy’ariyah dan Mu’tazilah. Mu’tazilah menolak 
kemungkinan melihat Allah baik di dunia maupun di akhirat, 
karena mereka berpendapat bahwa Allah adalah transenden dan 
tidak mungkin dilihat oleh makhluk-Nya. (Jabbar, n.d.). Sementara 
itu, Asy'ariyah mengakui bahwa melihat Allah mungkin terjadi di 
akhirat, meskipun tidak dalam pengertian fisik atau terbatas oleh 
waktu dan ruang. 

4) Ru’yatullah dalam Perspektif Filsafat 
Ar-Razi juga memandang bahwa ru’yatullah bisa dipahami melalui 
pemikiran rasional dan filosofis. Sebagai contoh, dalam metafisika, 
ru’yatullah tidak bisa terjadi di dunia ini karena Allah tidak terikat 
oleh waktu, tempat, atau bentuk. Oleh karena itu, melihat Allah 



315 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

dalam arti fisik adalah mustahil karena tidak ada kategori fisik yang 
dapat menampung atau menggambarkan Allah. Konsep melihat di 
akhirat lebih mengarah pada pemahaman spiritual dan kedekatan 
dengan Allah. 
 Ar-Razi dalam tafsirnya mengenai ru’yatullah menyatakan 
bahwa melihat Allah dalam pengertian fisik adalah mustahil, baik 
di dunia maupun di akhirat. Namun, ru’yatullah di akhirat tetap 
mungkin terjadi, tetapi bukan dalam bentuk penglihatan fisik. 
Sebaliknya, itu lebih kepada penglihatan spiritual atau pemahaman 
yang mendalam tentang kebesaran Allah. Pemahaman ini sejalan 
dengan prinsip teologi Asy'ariyah, yang menekankan kesucian dan 
keesaan Allah yang tidak dapat disamakan dengan makhluk-Nya. 
Asy’ariyah sepakat bahwa Allah dapat dilihat dihari kiamat, namun 
dilihat tanpa arah (Jihah), berhadapan (muqâbalah). Akan tetapi ada 
perbedaan diantara Asy’ari dengan pengikutnya terkait hakikat 
ru’yah itu sendiri, Apakah Allah dilihat dengan pengelihatan mata 
atau dengan anggota tubuh lainnya?. Al-Ghazali, ia memandang 
hakikat  ru’yah bermakna ilmu. Sedangkan Amudy bahwa Allah 
dapat dilihat bukan dengan penglihatan mata namun dengan istilah 
lain, yaitu dengan sebutan mazidul Inkisyâf  yang bermaksud Ru’yah 
Qalbiyah, yaitu penglihatan bukan dengan mata. Al-Baijuri 
mengatakan ru’yah disini merupakan suatu kekuatan yang dijadikan 
oleh Allah bagi makhluknya tanpa adanya syarat muqobalah 
(berhadapan), tahayyuz (bertempat) dan lain sebagainya. (Asaudi, 
2018) 
 Ru’yatullah dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib mencerminkan 
bagaimana Ar-Razi mengintegrasikan teologi Asy'ariyah dengan 
rasio dan wahyu. Meskipun melihat Allah secara fisik tidak 
mungkin, Ar-Razi mengajukan kemungkinan melihat Allah dalam 
pengertian spiritual di akhirat, yang mengarah pada pemahaman 
mendalam tentang keagungan dan keesaan-Nya. Pendekatan ini 
juga membedakan pandangan Asy'ariyah dari Mu’tazilah, dengan 
penekanan pada kesucian Allah dan penolakan terhadap 
pemahaman literal yang bisa menyamakan Allah dengan makhluk-
Nya. 



316 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

4. Perbuatan Allah dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib 
 Dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib, Ar-Razi memberikan 
penjelasan yang mendalam mengenai perbuatan Allah, yang sangat 
penting dalam teologi Asy'ariyah. Ar-Razi menjelaskan bahwa 
perbuatan Allah tidak terikat oleh waktu atau kondisi eksternal, 
karena jika perbuatan Allah terikat oleh waktu, maka terciptanya 
waktu itu sendiri akan memerlukan waktu lain, yang akan 
menciptakan rantai tak berujung. Ini mengarah pada paradoks logis 
yang disebut tasalsul (rantai sebab-akibat tanpa akhir), yang 
menurut Ar-Razi adalah mustahil secara akal. 

1) Perbuatan Allah dan Waktu 
Ar-Razi menekankan bahwa perbuatan Allah adalah langsung dan 
tidak terikat oleh waktu. Allah tidak memerlukan aksiden 
(perubahan atau kondisi luar) dalam perbuatan-Nya. Jika aksiden 
tersebut bersifat kekal, maka perbuatan Allah juga harus kekal, 
yang akan menciptakan rantai waktu tanpa akhir. Sebaliknya, jika 
aksiden itu baru, maka akan terjadi rantai tak berujung dalam 
sebab-akibat, yang juga dianggap mustahil. Dengan demikian, 
perbuatan Allah bersifat langsung, tanpa sebab eksternal yang 

terikat pada waktu. (F. al‑Din M. ibn ’Umar Razi, 1862). 
2) Apakah Tindakan Allah Memiliki Tujuan? 

Masalah apakah tindakan Allah memiliki tujuan (gharaḍ) atau tidak 
merupakan topik kompleks dalam teologi Islam. Ar-Razi 
berpendapat bahwa tindakan Allah tidak memiliki tujuan. Jika 
Allah memiliki tujuan, maka berarti Allah menjadi sempurna 
karena tujuan itu, padahal Allah sudah sempurna dengan 
sendirinya. Ar-Razi mengkritik pandangan Mu'tazilah, yang 
berpendapat bahwa setiap tindakan Allah memiliki tujuan tertentu 

(gharaḍ), dan tujuan tersebut wajib ada dalam setiap hukum atau 
tindakan Allah. 

3) Pendapat Asy'ariyah tentang Tujuan Tindakan Allah 
Menurut Asy'ariyah, tindakan Allah tidak terikat pada tujuan 
tertentu. Hukum-hukum Allah tidak dibuat untuk mencapai 
tujuan-tujuan tertentu yang kembali kepada Allah atau kepada 
makhluk-Nya. Sebaliknya, tindakan dan hukum Allah diciptakan 



317 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

dengan hikmah dan kemaslahatan (al-ḥikmah wal-masāliḥ). Hikmah 
dan kemaslahatan ini tidak menjadi tujuan utama dari tindakan 
Allah, tetapi muncul sebagai akibat dari tindakan Allah yang 
sempurna. Ar-Razi menjelaskan bahwa hikmah dan kemaslahatan 
tersebut tetap dikehendaki oleh Allah dan merupakan hasil dari 
kehendak-Nya, tetapi tidak menjadikan hikmah tersebut tujuan 
utama bagi Allah. (Basyir, 2007). 

4) Penjelasan dengan 'Illah Lafzhiyyah dan Ma'nawiyyah 
Dalam menanggapi persoalan ini, Ar-Razi membagi 'illat 
(sebab/alasan) menjadi lafzhiyyah (verbal) dan ma'nawiyyah 
(substantif). 'Illah lafzhiyyah adalah alasan yang disebutkan dalam 
bahasa teks-teks agama, tetapi mungkin bukan alasan yang 
sebenarnya. Sedangkan 'illat ma'nawiyyah adalah alasan yang 
sebenarnya, yang tidak dapat dipahami sepenuhnya oleh manusia. 
Dalam hal ini, penyebutan tujuan dalam teks-teks agama seringkali 
lebih bersifat lafzhiyyah, yaitu perkiraan atau penggunaan bahasa 
manusia untuk menjelaskan tindakan Allah. 
Ar-Razi juga menjelaskan bahwa penyebutan tujuan dalam Tafsîr 
Mafâtîh al-Ghaib lebih kepada pemahaman manusia. Dalam Surah 
Taha (20:44), Allah berfirman: 

 ف قُوْلا  ل هٗ ق وْلاا لَّي ِناا لَّع لَّهٗ ی ت ذ كَّرُ ا وْ ی خْشٰى 
 
“Berbicaralah kamu berdua kepadanya (Fir‘aun) dengan perkataan 
yang lemah lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut.” 

Ayat ini menggambarkan bahwa "mudah-mudahan" tidak 
menunjukkan ketidakpastian dari Allah, melainkan hanya cara 
manusia untuk menyatakan sesuatu dalam bentuk harapan atau 
perkiraan. Penyebutan tujuan dalam konteks ini bisa dianggap 
sebagai cara untuk menyesuaikan pemahaman manusia terhadap 

tindakan Allah (F. al‑Din M. ibn ’Umar Razi, 1862). 
Ar-Razi juga mengutip dalam Surah Al-A‘raf (7:129): 
 

ع دوَُّ  یُّهْلِك   ا نْ  بُّكمُْ  ر  ع سٰى  جِئتْ ن ا قۗ ال   ا  م  ب عْدِ  مِنْْۢ  و  ت أتِْي ن ا  ا نْ  ق بْلِ  مِنْ  اوُْذِیْن ا  ا  كمُْ  ق الُوْْٓ

لُوْن   ی سْت خْلِف كمُْ فىِ الْا رْضِ ف ي نْظرُ  ك يْف  ت عْم    و 
 



318 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

“Mudah-mudahan Tuhanmu membinasakan musuhmu dan 
menjadikan kamu penguasa di bumi.” 

Ini juga bisa dipahami sebagai ungkapan perkiraan manusia 
mengenai tujuan dari tindakan Allah, meskipun hakikat sebenarnya 
tidak dapat dipahami sepenuhnya oleh manusia. Meskipun Ar-Razi 
menolak adanya tujuan yang harus ada dalam tindakan Allah, ia 
tetap mengakui bahwa tindakan Allah penuh dengan hikmah dan 
kemaslahatan. Misalnya, dalam Surah An-Nahl (16:69)  

خْت لِفٌ  مُّ ابٌ  ش ر  بُطُوْنهِ ا   
مِنْْۢ ی خْرُجُ   ۗ ذلُلًُا ب كِِ  ر  سُبلُ   ف اسْلُكِيْ  رٰتِ  الثَّم  كلُ ِ  مِنْ  كلُِيْ  ثمَُّ 

ی ةا ل ِق وْمٍ یَّت ف كَّرُوْن   ٰ انُهٗ فِۖيْهِ شِف اۤءٌ ل ِلنَّاسِۗ اِنَّ فيِْ ذٰلِك  لا   ا لْو 
 

Ayat tentang lebah yang mengeluarkan madu, Ar-Razi 
menjelaskan bahwa tindakan tersebut mengandung hikmah dan 
kemaslahatan bagi manusia, meskipun bukan tujuan utama dari 
tindakan Allah. Tindakan Allah, meskipun mengandung hikmah, 
tidak memiliki tujuan tertentu sebagaimana dipahami oleh 

Mu'tazilah. (F. al‑Din M. ibn ’Umar Razi, 1862). 
 Dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib, Ar-Razi menjelaskan bahwa 
perbuatan Allah adalah mutlak dan langsung, tanpa terikat oleh 
waktu atau aksiden eksternal. Tindakan Allah tidak memiliki tujuan 

tertentu atau gharaḍ, seperti yang diyakini oleh Mu'tazilah, tetapi 
dipahami dalam konteks hikmah dan kemaslahatan yang muncul 
sebagai akibat dari kehendak Allah. Ar-Razi juga menggunakan 
pendekatan rasional untuk menjelaskan bahwa tujuan dalam teks-
teks agama lebih merupakan perkiraan atau penyesuaian dengan 
pemahaman manusia, bukan tujuan yang sebenarnya dari tindakan 
Allah. 
 
PENUTUP 
Penelitian ini bertujuan untuk menggali aspek teologi Asy’ariyah 
dalam Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib karya Fakhruddin Ar-Razi, dengan 
fokus pada bagaimana Ar-Razi mengintegrasikan rasio dan wahyu 
dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan 
teologi. Fakhruddin Ar-Razi adalah tokoh utama dalam tradisi 
teologi Asy’ariyah, yang berperan besar dalam mengembangkan 



319 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

diskursus teologi Islam dengan menggabungkan pendekatan 
rasional dan tekstual dalam tafsirnya. 
 Ar-Razi berhasil mengembangkan metodologi tafsir yang 
rasional dengan tetap menghormati otoritas wahyu. Ia 
menggunakan logika dan filsafat untuk memahami dan 
menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an, terutama yang berkaitan dengan 
konsep-konsep teologis seperti sifat Allah, kehendak Allah, dan 
hubungan antara akal dan wahyu. Meskipun Ar-Razi mengakui 
pentingnya rasio dalam memahami wahyu, ia tetap menegaskan 
bahwa wahyu adalah sumber kebenaran mutlak yang tidak boleh 
diabaikan atau ditinggalkan. 
 Dalam membahas sifat Allah, Ar-Razi membagi sifat-sifat 
Allah menjadi dua kategori: sifat salbiyah (penafian terhadap sifat 
yang tidak layak bagi Allah) dan sifat thubutiyah (penegasan sifat 
kesempurnaan Allah). Sifat salbiyah merujuk pada penafian segala 
sifat kekurangan yang ada pada makhluk, seperti kelemahan dan 
kelupaan, sementara sifat thubutiyah mencakup kesempurnaan 
Allah yang mutlak, seperti maha mengetahui, maha kuasa, dan 
maha hidup. Ar-Razi juga menekankan bahwa meskipun kata-kata 
seperti pengetahuan dan kekuasaan digunakan untuk Allah dan 
makhluk, sifat Allah adalah mutlak dan tanpa batas, sedangkan sifat 
makhluk terbatas dan bergantung pada banyak faktor eksternal. 
 Konsep kehendak Allah (al-irâda) dalam tafsir Ar-Razi 
adalah mutlak dan tidak terikat oleh waktu, tempat, atau keadaan. 
Perbuatan Allah juga bersifat langsung, tanpa membutuhkan 
aksiden atau perantara eksternal. Ar-Razi menekankan bahwa 
kehendak Allah adalah sepenuhnya bebas dan tidak dipengaruhi 
oleh kondisi eksternal. Ia berpendapat bahwa segala sesuatu yang 
terjadi di alam semesta adalah hasil dari kehendak Allah yang 
mutlak, tanpa perlu penyebab eksternal. Dalam hal ini, kehendak 
bebas manusia (ikhtiar) tetap diakui, tetapi semuanya terletak dalam 
kontrol dan takdir Allah. 
 Ar-Razi membahas topik ru’yatullah (melihat Allah) dengan 
menegaskan bahwa melihat Allah secara fisik di dunia ini adalah 
mustahil, karena Allah adalah Maha Suci dan tidak terjangkau oleh 



320 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

indra manusia. Namun, ia mengakui bahwa melihat Allah di akhirat 
adalah mungkin dalam pengertian spiritual dan rohaniah, yang 
menunjukkan kedekatan dengan Allah, meskipun ini bukan dalam 
pengertian fisik. Pandangan ini sejalan dengan teologi Asy’ariyah, 
yang menegaskan bahwa Allah tidak dapat disamakan dengan 
makhluk-Nya dalam hal apapun. 
 Ar-Razi juga membahas tujuan tindakan Allah dan apakah 
Allah memiliki tujuan dalam setiap tindakan-Nya. Ia berpendapat 

bahwa tindakan Allah tidak memiliki tujuan tertentu (gharaḍ), 
karena jika Allah memiliki tujuan, maka itu akan menunjukkan 
bahwa Allah tidak sempurna dengan sendirinya. Sebaliknya, 
tindakan Allah selalu dipahami dengan konsep hikmah dan 
kemaslahatan, yang merupakan akibat dari tindakan-Nya, namun 
bukan tujuan utama dari tindakan Allah. Ar-Razi menegaskan 
bahwa meskipun hikmah dan kemaslahatan muncul sebagai hasil 
dari tindakan Allah, hal itu tidak menjadikan hikmah sebagai tujuan 
Allah dalam bertindak. 
 Ar-Razi mengkritik pandangan Mu’tazilah, yang 
berpendapat bahwa tindakan Allah harus memiliki tujuan tertentu 
dan merupakan kewajiban bagi Allah. Sebaliknya, Ar-Razi, 
mengikuti tradisi Asy'ariyah, menegaskan bahwa tindakan Allah 
tidak wajib memiliki tujuan spesifik, tetapi didasarkan pada 
kebijaksanaan dan kemaslahatan yang keluar sebagai akibat alami 
dari tindakan Allah. Dalam hal ini, Ar-Razi membedakan antara 
alasan verbal (lafzhiyyah) dan alasan substantif (ma'nawiyyah), 
menyatakan bahwa alasan yang disebutkan dalam teks-teks agama 
lebih bersifat lafzhiyyah dan dipahami sebagai perkiraan dari sudut 
pandang manusia. 
 Ar-Razi berhasil mengintegrasikan filsafat peripatetik dan 
teologi Asy'ariyah dengan sangat baik, meskipun ia sering 
mendapat kritik karena dianggap terlalu mengakomodasi 
pemikiran rasionalis dan filsafat Yunani. Meskipun demikian, ia 
tetap berpegang pada prinsip tauhid dan kesucian Allah dalam 
penafsirannya, dan menekankan bahwa rasio dan wahyu tidak 



321 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

saling bertentangan, tetapi justru saling mendukung dalam 
memahami keagungan Allah. 
 Tafsîr Mafâtîh al-Ghaib karya Fakhruddin Ar-Razi 
merupakan karya monumental yang menggabungkan teologi 
Asy'ariyah, filsafat, dan logika untuk memberikan penafsiran yang 
rasional dan argumentatif terhadap ayat-ayat teologi Al-Qur'an. 
Melalui karya ini, Ar-Razi memberikan pemahaman yang lebih 
mendalam tentang konsep-konsep teologi seperti sifat Allah, 
kehendak dan perbuatan Allah, serta ru’yatullah. Tafsir ini juga 
memperkenalkan cara baru dalam menafsirkan ayat-ayat yang 
berkaitan dengan hikmah dan kemaslahatan, dengan menekankan 
bahwa hikmah bukanlah tujuan dari tindakan Allah, tetapi 
merupakan akibat alami dari kehendak mutlak Allah. Sebagai 
seorang mufasir, Ar-Razi berhasil menciptakan sintesis yang kuat 
antara rasio dan wahyu, menjadikannya sebagai referensi utama 
dalam kajian teologi Islam dan tafsir klasik. 



322 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

DAFTAR PUSTAKA      

Abdillah, K. H. (2006). Manhaj Al-Imâm Fakhruddin Ar-Râzi baina 
Al-Asyâirah wa Al-Mu’tazilah. Dâr Al-Nawadir. 

Addahsyi, A. bin S. bin S. (2014). Al-Aqwâl Al-Syadzâh fi Tafsîr 
Nasyataha wa Asbâbaha wa Asarâhâ. Al-Bukhary Islamic 
Center. 

Adnin, A., & Zein, M. (2020). Epistemologi Kalam Asy’ariyah 
Dan Al-Maturidiyah. Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan 
Peradaban Islam, 2(1). 
https://doi.org/10.51900/alhikmah.v2i1.7603 

Al-Ash‘ari, A. al-Ḥ. (2023). Al-Luma‘ fī al-radd ‘alā ahl al-zaygh wa 

al-bida‘ (Ḥasan al-Shāfi‘ī (ed.)). Dār al-Ḥikam li al-Nashr / 
Muslim Council of Elders. 

al-Razi, F. al-D. (1985). Asas al-Taqdis. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Alwani, T. J. (2010). al-Imam Fakhr al-Din ar-Râzi wa 

Mushannafatuhu. Dâr-as-Salam. 
Ar-Razi, F. (n.d.). Lawâim Al-Bayyinât. [penerbit]. 
Asaudi, S. bin A. (2018). Al-Anjam Al-Jâhirât Fîmâ ‘inda Al-

Asyâ’irah min Al-Tanaqudhât. Dâr Luluah. 
Azhim, S. A. (1999). Manhaj Ibnu Taymiyah at-Tajdîdî as-Salâfi wa 

Dha‘wâtihi Al-Ishlâhiyyah. Dâr Al-Aqidah. 
Baheiri, R. A. A.-F. (2024). Kitab Taujîh Al-Mutasyâbih Al-Lafzî fi 

Al-Qur’ân Al-Karîm ‘inda Mufasirîn: Dirâsah fi Tafsîr ar-Râzî wa 
Al-Alusî. https://shamela.ws/author/1056 

Basyir, S. T. (2007). Al-Hikmah inda Al-Ushûliyyin. Dâr-Kutub 
Ilmiyah. 

Fadhli, M., & Nurkhalis, N. (2024). The Exemplary Story Of 
Prophet Yusuf As In Avoiding Zina Through Fakhruddin 
Al-Razi’s Lens. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah, 21(1), 92. 
https://doi.org/10.22373/jim.v21i1.20565 

Fajar, A. (2020). Tafsir al-Qur’ān Corak Sastrawi dan Teologis. 
Kalamuna: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab Dan Kebahasaaraban, 
1(1), 36–63. https://doi.org/10.52593/klm.01.1.03 

Ghazali, A. H. (2008). al-Iqtishâd fi al-I’tiqâd. Dâr Al-Bashâir. 



323 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

Gunarti, T. T., & Ahmadi, M. (2023). Konsep Kata الْماء Dalam 
Al-Quran Pendekatan Semantik Thosihiko Izutsu. Al 
Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 6(1). 
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v6i1.1824 

Hajar, I. (2018). Corak Pemikiran Kalam Syekh Nawawi Al-Bantani. 
Cinta Buku Media. 

Jabbar, A.-Q. A. (n.d.). Al-Mughni. Dâr-Misriyah. 
Khalidi, S. A. F. (2008). Ta’rîf Ad-Dârisîn bi Manâhij Al-Mufasirîn. 

Dâr-Al-Qalam. 
Kholiq, A., & Kafiyah, F. N. (2024). Ibrahim Abdul Jabbar, 

Mengkaji Corak Tafsir Periode Pertengahan. Jurnal Al-
Ashriyyah, 9(1). 

Majdud, A. A. (n.d.). Al-Ikhtiyârat Al-Imâm Fakhruddin Ar-Râzî min 
Khilâl al-Tafsîr al-Kabîr. Alukah. 

Maulida, H., & Bashori. (2024). Kajian Kitab Tafsir Mafātīḥ Al-

Ghaib Karya Fakhruddin al-Razi. JIQSI : Jurnal Ilmu Al 
Qur’an Dan Studi Islam, 2(2), 121–140. 
https://doi.org/10.64341/jiqsi.v2i2.26 

Nurullah, N. (2016). The Interpretasion of “Wa-‘Allama Ādama 
Al-Asmā’a Kulla-Hā” (Qs. 2: 31) and its Relation with the 
Issue of the Origin of Language; Study Text of al-Ùabarī’s, 
al-Zamakhsharī’s and al-Rāzī’s Commentary on the Qur’ān. 
Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 18, 40. 
https://doi.org/10.22373/substantia.v18i0.8981 

Paputungan, S., Mapiasse, S., & Reksamunandar, R. (2022). 
Gempa Bumi di Palu dalam Perspektif Guru Pendidikan 

Agama Islam (PAI) di Kota Manado : Kajian Teologi 

Bencana. Journal of Islamic Education : The Teacher of Civilization, 
3(1). https://doi.org/10.30984/jpai.v3i1.1857 

Razi, F. (1982). Asâs At-Taqdîs. Maktabah Al-Kulliyât Al-
Azhariyah. 

Razi, F. al‑Din M. ibn ’Umar. (1862). Mafatih al‑Ghaib. [al‑Kutub 

al‑Ilmiyyah] . 
Ritonga, A. H. (2016). Hadis-Hadis Antroporfisme: Analisis 

terhadap Takwil Ibn Hajar al-‘Asqalânî dalam Fath al-Bârî. 



324 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1921 Pahmi Zakiyuddin, et all 

 

MIQOT: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 37(2). 
https://doi.org/10.30821/miqot.v37i2.82 

Salsabila, L. (2024). Dari Esoteris ke Literal: Penafsiran ar-Rāzī 

terhadap Huruf Muqatṭa’ah dalam al-Qur’an. Contemporary 
Quran, 4(2), 153–166. 
https://doi.org/10.14421/cq.v4i2.5682 

Sidiropoulou, C. (2015). Qur’anic Interpretation and the Problem 
of Literalism: Ibn Rushd and the Enlightenment Project in 
the Islamic World. Religions, 6(3), 1082–1106. 
https://doi.org/10.3390/rel6031082 

Sulkifli, S., & Rajab, A. (2023). Paradigma Baru Ilmu Tafsir. 
PAPPASANG, 5(1), 142–155. 
https://doi.org/10.46870/jiat.v5i1.531 

Usamah, A. M. (2010). Al-Tajdîd fi Al-Fikr Al-Islâm. Dâr Ibn Al-
Jauzi. 

Yusuf, Y. (2014). Alam Pikiran Islam Pemikiran Kalam. Kencana. 
Zahrah, M. A. (1996). Târîkh al-Mazâhib al-Islâmiyah fi as-Siyâsah wa 

al-Aqâ’id wa Târîkh al-Mazaâhib al-Fiqhiyyah. Dâr al-Fikr al-
Arabi. 

Zarkan, M. S. (n.d.). Fakhruddin Ar-Râzi wa Arâuhu Al-Kalamiyyah 
wa Al-Falasafiyyah. Dâr-Fikr. 

 
 


