
702 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Implementasi Shalawat  Simtud Duror 

dalam Meningkatkan Kehidupan Spritual 

Jamaah di Majelis Taklim Berkah 

Sekumpul  Studi kasus hadis 
 

Robi Sabuki1*, Nurliana Damanik2 
1,2 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan, Indonesia 

robisabuki4@gmail.com 
 

Keywords : 
Shalawat Simtud 
duror; 
Berkah Sekumpul 
Assembly; 
Spirituality; 
Mahabbah; 
Tazkiyah al-Nafs 
 

Abstract 
This study examines the practice of reciting Shalawat Simtudduror 
and the role of Majelis Taklim Berkah Sekumpul in fostering the 
spiritual and social development of the community in Lubuk Bayas 
Village, Serdang Bedagai. Established in 2012 under the 
leadership of Al-Ustadz Arbanik, the majelis has grown into a 
center of Islamic learning grounded in an unbroken chain of 
scholarly transmission (sanad) linked to Banjar ulama and Abah 
Guru Sekumpul. Using a descriptive qualitative approach through 
observation and interviews with 17 regular participants, the research 
reveals that the majelis conducts various religious activities, 
including the recitation of Simtudduror, study circles on fiqh, creed, 
and Sufism, as well as religious education for children. The tradition 
of reciting Simtudduror serves as a powerful spiritual, emotional, 
and social instrument that cultivates values of mahabbah (love for 
the Prophet) and tazkiyah al-nafs (purification of the soul). Its 
poetic and deeply meaningful verses strengthen inner peace, social 
cohesion, and the internalization of prophetic ethics among the 
congregation. The study concludes that Majelis Taklim Berkah 
Sekumpul not only preserves shalawat traditions and scholarly 
lineage but also functions as a space for spiritual development, moral 
education, and the reinforcement of the community’s religious 
identity. 
 

Kata Kunci : Abstrak 

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:robisabuki4@gmail.com


703 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Shalawat Simtud 
duror; 
Majelis Taklim 
Berkah Sekumpul; 
Spiritualitas; 
Mahabbah; 
Tazkiyah al-Nafs 
 

Penelitian ini mengkaji praktik pembacaan Shalawat 
Simtudduror serta peran Majelis Taklim Berkah Sekumpul 
dalam pembinaan spiritual dan sosial masyarakat di Desa Lubuk 
Bayas, Serdang Bedagai. Berdiri sejak 2012 di bawah pimpinan 
Al-Ustadz Arbanik, majelis ini berkembang menjadi pusat 
dakwah yang berlandaskan sanad keilmuan tersambung kepada 
ulama Banjar dan Abah Guru Sekumpul. Penelitian 
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif melalui observasi 
dan wawancara terhadap sejumlah responden jamaah rutin. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa majelis menjalankan berbagai 
kegiatan keagamaan seperti pembacaan Simtudduror, pengajian 
fiqih–tauhid–tasawuf, serta pendidikan diniyah bagi anak-anak. 
Tradisi pembacaan Simtudduror memiliki fungsi spiritual, 
emosional, dan sosial yang kuat, menanamkan nilai mahabbah 
(cinta kepada Nabi) dan tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). Bait-
bait Simtudduror yang sarat estetika dan makna turut 
memperkuat ketenangan batin, ikatan sosial, serta internalisasi 
akhlak nabawi dalam diri jamaah. Penelitian ini menyimpulkan 
bahwa Majelis Taklim Berkah Sekumpul tidak hanya 
melestarikan tradisi shalawat dan sanad keilmuan, tetapi juga 
berperan sebagai ruang pembinaan spiritual, pendidikan akhlak, 
dan penguatan identitas keagamaan masyarakat. 
 
 

   

Article History : Received :  
01 Oktober 2025 

Accepted :  
25 Desember 2025 

 
PENDAHULUAN 

Template ini merupakan panduan bagi penulis dalam 
mempersiapkan naskahnya. Editor sangat mengharapkan agar 
naskah yang dikirim sesuai dengan template ini.  

Majelis taklim merupakan salah satu ruang penting dalam 
pembinaan keagamaan masyarakat Indonesia. Di berbagai daerah, 
majelis taklim berfungsi sebagai sarana transmisi ilmu, dakwah, dan 
internalisasi nilai-nilai spiritual melalui kajian kitab klasik, dzikir, 
dan pembacaan shalawat. Salah satu majelis yang berkembang 
pesat dalam beberapa tahun terakhir adalah Majelis Taklim Berkah 
Sekumpul yang berdiri pada tahun 2012 di Desa Lubuk Bayas, 
Kabupaten Serdang Bedagai, Sumatra Utara. 

Majelis ini dipimpin oleh Al-Ustadz Arbanik, seorang guru 



704 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

yang memiliki sanad keilmuan tersambung kepada para ulama 
Banjar dan Abah Guru Sekumpul (Syaikh Muhammad Zaini bin 
Abdul Ghani). Sanad ini memberi legitimasi tinggi terhadap tradisi 
keagamaan yang diamalkan di dalam majelis tersebut (Prayogo, 
2024) Salah satu amalan utama di majelis ini adalah pembacaan 
Shalawat Simtudduror, karya al-Habib Ali bin Muhammad al-
Habsyi yang sangat populer di dunia Islam, termasuk Indonesia. 

Pembacaan Simtudduror bukan hanya ritual seremonial, 
tetapi sarana pembinaan spiritual, penguatan kecintaan kepada 
Nabi Muhammad, serta media internalisasi nilai-nilai akhlak bagi 
jamaah (Harun, 2021). Tradisi pembacaan shalawat dalam 
masyarakat Nusantara juga terbukti memiliki dimensi sosial, 
psikologis, dan edukatif yang kuat, seperti peningkatan ketenangan 
batin, empati sosial, dan keterikatan religius dalam komunitas 
(Maulana, 2022). 

Majelis Taklim Berkah Sekumpul juga mengalami 
perkembangan signifikan dalam jumlah jamaah sehingga saat ini 
sedang membangun pondok baru untuk menampung kegiatan 
pengajian, pembacaan shalawat, dan pendidikan santri. 
Perkembangan ini menunjukkan tingginya minat masyarakat 
terhadap kegiatan spiritual berbasis tradisi ulama terdahulu yang 
diwariskan melalui sanad keilmuan . 

Dalam konteks keagamaan Nusantara, tradisi Simtudduror 
yang dipraktikkan oleh majelis ini merupakan bagian dari living 
tradition, yaitu tradisi keagamaan yang terus hidup dan berkembang 
sesuai kebutuhan masyarakat (Azra, 1994; Woodward, 2011). 
Dengan demikian, penting untuk mengkaji bagaimana praktik 
pembacaan shalawat dan sistem pembinaan keislaman di Majelis 
Taklim Berkah Sekumpul memberikan dampak spiritual, sosial, 
dan edukatif bagi jamaahnya. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini 
merumuskan beberapa pertanyaan, yakni bagaimana Biografi 
Majelis Taklim Berkah Sekumpul; bagaimana bentuk kegiatan 
keagamaan terutama pembacaan Shalawat Simtudduror; 
bagaimana nilai-nilai spiritual dalam Simtudduror dipahami dan 



705 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

dihayati; serta bagaimana peran majelis dalam pembinaan spiritual, 
sosial, dan keagamaan masyarakat. 

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan sejarah dan 
perkembangan majelis dan tradisi keagamaan yang dilaksanakan, 
menalisis Teks Shalaawat Simtud duror dan kaidahnya juga nilai-nilai 
spiritual dalam Simtudduror, serta menjelaskan kontribusi majelis 
dalam membentuk spiritualitas dan karakter keagamaan jamaah. 

Berbagai penelitian terdahulu menunjukkan bahwa 
pembacaan maulid dan shalawat memiliki peran penting dalam 
pembinaan akhlak dan spiritualitas(Azra, 1994). menekankan peran 
jaringan ulama dan tradisi tarekat dalam penyebaran maulid di 
Nusantara. (Harun, 2021) menemukan bahwa pembacaan 
Simtudduror menciptakan ikatan emosional antara jamaah dan 
Nabi melalui estetika bahasa, sedangkan (Maulana, 2022) 
menunjukkan pengaruhnya terhadap kesejahteraan psikologis. 
(Yusuf, 2020a) melalui pendekatan semiotik menjelaskan bahwa 
repetisi shalawat memperkuat hubungan spiritual manusia dengan 
Nabi. Meski demikian, kajian mengenai implementasi Simtudduror 
dalam konteks majelis lokal seperti Majelis Taklim Berkah 
Sekumpul masih terbatas, sehingga penelitian ini hadir untuk 
mengisi kekosongan tersebut. 

 
METODE PENELITIAN 

Metode penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 
Implementasi Hadis Sholawat Simtud Duror Dalam Meningkatkan 
nilai Spiritual Jamaah di Majelis Taklim Berkah Sekumpul Dusun 
IV Lubuk Bayas. untuk tercapainya tujuan penelitian tersebut, 
Peneliti menggunakan jenis penelitian lapangan (field research) 
dengan pendekatan metode kualitatif deskriptif, yaitu metode 
penelitian yang sering di sebut metode penelitian naturalistik 
karena penelitiannya dilakukan pada kondisi yang alamiah ( Natural 
Setting) di sebut sebagai metode kualitatif, karena data yang 
terkumpul dan analisisnya lebih bersipat kualitatif. Sedangkan 
menurut sugiyono metode penelitian kualitatif merupakan suatu 
penelitian yang di gunakan untuk meneliti pada objek yang alamiah 



706 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

di mana peneliti sebagai instrumen kunci, teknik pengumpulan data 
dilakukan secara gabungan, analisi data bersifat induktif, dan hasil 
penelitian kualitatif lebih menenkankan makna dari pada 
generalisasi(Prasanti, 2018).  

Peneliti menggunakan pendekatan kualitatif melalui 
observasi, wawancara, kepada responden yang pernah serta rutin 
dalam mengikuti acara pembacaan sholawat simtuddurur di Majelis 
Taklim Berkah Sekumpul. Desain penelitian ini adalah observasi 
dan wawancara sebagai alat pengumpulan data. wawancara terdiri 
dari beberapa bagian, mencakup paertanyaan mengenai demografi 
responden, pengalaman spritual selama mengikuti rutinan 
pembacaan sholawat simtudduror, serta dampak psikologis yang di 
rasakan setelah mengikuti acara pembacaan sholawat simtudduror. 
Dampak ialah suatu pengaruh yang kuat mendatangkan akibat yang 
baik negatif maupun positif. populasi penelitian ini adalah 
(masyarakat) jama’ah Majelis Taklim Berkah Sekumpul yang 
menghadiri pembacaan sholawat simtudduror. dan sampel di ambil 
dari Sejumlah jama’ah  responden yang bersedia berpartisipasi. 
Pengumpulan data dilakukan dengan observasi, wawancara, 
kepada responden setelah acara pembacaan sholawat simtudduror 
di Majelis Taklim Berkah Sekumpul,serta berkunjung kerumah-
rumah jamaah.  

Peneliti menjelaskan tujuan penelitian dan meminta 
responden dapat menjawab wawancara dengan jujur, yang di 
rancang dalam bentuk pertanyaan terbuka dan tertutup untuk 
memudahkan peneliti dalam menganalisis data. Data yang  sudah 
terkumpul kemudian di analisis secara deskriptif untuk 
mengukur/mengetahui tren dan pola dalam responden, dengan 
analisis statistik di gunakan untuk mengevaluasi hubungan antara 
variabel-variabel yang di telitii. Hasil analisis akan di sajikan dalam 
bentuk tabel, grafik dan narasi yang memudahkan pemahaman. 
Penelitian ini juga memperhatikan nilai aspek etika dengan 
mendapatkan persetujuan dari responden sebelum mewawancarai 
dalam mengumpulkan data, menjamin kerahasiaan dan anonimitas 
informasi, serta memberikan kebebasan kepada responden untuk 



707 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

tidak berpartisipasi jika merasa tidak nyaman dalam wawancara 
yang di tujukan kepada responden. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Biografi Majelis Taklim Berkah Sekumpul 

Majelis Taklim Berkah Sekumpul berdiri pada tahun 2012 
di Desa Lubuk Bayas Dusun IV, Kabupaten Serdang Bedagai, 
Kecamatan Perbaungan, Provinsi Sumatra Utara. Majelis ini 
dipimpin oleh Al-Ustadz Arbanik. Majelis Taklim Berkah 
Sekumpul saat ini sedang dalam masa pembangunan pondok baru 
yang terletak tidak jauh dari pondok lama. Pembangunan pondok 
baru dilakukan karena tempat lama yang berada di rumah pimpinan 
majelis sudah tidak mampu lagi menampung jamaah yang semakin 
banyak dalam kegiatan pembacaan Sholawat Simtudduror. Oleh 
sebab itu, pimpinan majelis dan para jamaah berinisiatif 
membangun tempat yang lebih besar agar jamaah merasa nyaman 
dalam mengikuti kegiatan keagamaan. Jika pembangunan pondok 
ini telah selesai, rencananya akan digunakan pula sebagai tempat 
pembinaan para santri.(Arbanik, 2025) 

Di dalam Majelis Taklim Berkah Sekumpul yang dipimpin 
oleh Al-Ustadz Arbanik terdapat berbagai kegiatan rutin. Pada 
malam Minggu diadakan pembacaan Sholawat Simtudduror setelah 
salat Isya, dimulai dengan pembacaan tawassul oleh pimpinan 
majelis. Pembacaan sholawat tidak hanya dilakukan di markas 
majelis, tetapi juga di rumah-rumah masyarakat yang berhajat, 
seperti acara haul orang tua, pernikahan, penabalan nama anak, 
kesembuhan dari sakit, serta peringatan Maulid Nabi Muhammad 
SAW. Selain itu, setiap Minggu pagi juga diadakan pengajian ibu-
ibu, malam Selasa diisi dengan pembacaan Sholawat Burdah, dan 
malam Kamis dilaksanakan pengajian fiqih, tauhid, serta tasawuf 
dengan kitab Siyarus Salikin karya Syekh Abdus Samad al-Palimbani 
dan kitab ‘Aqaidul Iman. Kegiatan-kegiatan tersebut berjalan secara 
rutin dan menjadi wadah pembinaan keagamaan bagi masyarakat 
sekitar.  

Dalam ajaran Majelis Taklim Berkah Sekumpul, sanad 



708 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

keilmuan menjadi dasar utama setiap amalan. Ustadz Arbanik 
memperoleh ijazah dan sanad keilmuan dari para guru di Pondok 
Pesantren Darussalam Martapura, Kalimantan Selatan, tempat 
beliau menuntut ilmu agama selama lebih dari sepuluh tahun. 
Selama di Martapura, beliau belajar langsung kepada para guru yang 
merupakan murid Abah Guru Sekumpul (Syaikh Muhammad Zaini 
bin Abdul Ghani), ulama besar yang sangat dihormati di 
Kalimantan Selatan. Dari para guru seperti Guru Muhsin, Guru 
Munawar, Guru Muas, dan Guru Syukri, beliau menerima ijazah 
Tarekat Sammaniyah serta amalan Sholawat Simtudduror. Sanad 
keilmuan ini menjadi bukti bahwa amalan yang diajarkan di Majelis 
Taklim Berkah Sekumpul bersambung hingga kepada Abah Guru 
Sekumpul dan lebih jauh lagi kepada Syaikh Muhammad Arsyad al-
Banjari (Datuk Kelampayan), tokoh besar penyebar Islam di 
Kalimantan.(Prayogo, 2024) 

Keterhubungan ini juga menjelaskan bahwa pengajaran 
Maulid Simtudduror yang dibawa Ustadz Arbanik merupakan 
bagian dari warisan keilmuan Banjar yang telah berkembang sejak 
lama. Pengajian dan pembacaan Maulid ini pada awalnya dilakukan 
secara tertutup sesuai amanah gurunya, lalu berkembang menjadi 
kegiatan terbuka yang semakin dikenal luas. Dengan sanad dan 
ijazah yang jelas, amalan di Majelis Taklim Berkah Sekumpul diakui 
sah dan memiliki legitimasi spiritual dari jalur Abah Guru 
Sekumpul. Karena itu, ajaran yang beliau bawa bukan ajaran baru, 
melainkan kelanjutan dari tradisi keilmuan tarekat yang telah 
diwariskan melalui jalur ulama Kalimantan Selatan.(Prayogo, 2024) 

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara yang dilakukan 
di Desa Lubuk Bayas, diperoleh temuan bahwa kegiatan 
pembacaan Sholawat Simtudduror memberikan pengaruh yang 
cukup berarti terhadap kondisi emosional dan spiritual masyarakat. 
Secara umum, kegiatan tersebut dipersepsikan mampu 
menghadirkan ketenangan hati, ketenteraman jiwa, serta 
memberikan suasana batin yang lebih damai melalui lantunan 
sholawat dan dzikir yang dibaca selama acara berlangsung. 

Suasana pelaksanaan acara juga digambarkan sebagai 



709 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

momen yang khusyuk dan sarat dengan nuansa spiritual Islami. 
Kondisi tersebut berkontribusi dalam meningkatkan kedekatan 
peserta kepada Allah SWT dan memperkuat kecintaan mereka 
terhadap Nabi Muhammad SAW. Dampak positif yang dirasakan 
meliputi meningkatnya kesabaran, fokus, serta kemampuan dalam 
mengendalikan diri ketika menghadapi aktivitas sehari-hari. 
Sebelum mengikuti kegiatan secara rutin, sebagian masyarakat 
mengaku lebih sering mengalami kegelisahan, kesulitan 
mengontrol emosi, serta kecenderungan melakukan tindakan yang 
tidak sejalan dengan ajaran agama. 

Meskipun demikian, terdapat pula sebagian kecil 
masyarakat yang memiliki pandangan berbeda. Ada yang 
menyatakan bahwa pembacaan Sholawat Simtudduror tidak 
memberikan perubahan signifikan terhadap ketenangan batin. 
Sebagian lain berpendapat bahwa praktik sholawat tidak harus 
dilaksanakan secara berjamaah. Bahkan terdapat pihak yang 
menilai kegiatan yang dilaksanakan oleh Majelis Taklim Berkah 
Sekumpul sebagai ajaran yang menyimpang, sehingga 
memunculkan upaya penolakan terhadap pimpinan majelis, Al-
Ustadz Arbanik. Penilaian tersebut umumnya muncul karena 
praktik amalan ini dianggap baru dan belum dikenal luas di 
lingkungan masyarakat Serdang Bedagai, terutama di Desa Lubuk 
Bayas. 

Di Desa Lubuk Bayas, Kecamatan Perbaungan, Kabupaten 
Serdang Bedagai, terdapat sebuah lembaga keagamaan bernama 
Majelis Taklim Berkah Sekumpul yang dipimpin oleh Al-Ustadz 
Arbanik. Majelis ini memiliki berbagai kegiatan rutin yang 
berfungsi sebagai sarana pembinaan spiritual, pengamalan ajaran 
Islam, serta pendidikan keagamaan bagi masyarakat setempat. 
Kegiatan utama yang dilaksanakan setiap malam Minggu adalah 
pembacaan Sholawat Simtudduror yang dimulai setelah salat Isya’, 
diawali dengan pembacaan tawassul oleh pimpinan majelis, 
kemudian dilanjutkan dengan pembacaan sholawat secara 
berjamaah. Pembacaan Sholawat Simtudduror tidak hanya 
dilaksanakan di markas majelis, tetapi juga di rumah-rumah 



710 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

masyarakat yang memiliki hajat tertentu, seperti peringatan haul 
orang tua, acara pernikahan, ulang tahun, penabalan nama anak, 
syukuran kesembuhan, dan terutama pada peringatan Maulid Nabi 
Muhammad SAW, yang menjadi kegiatan puncak dalam tradisi 
sholawat majelis ini. 

Selain kegiatan tersebut, setiap hari Minggu pagi 
diselenggarakan pengajian khusus bagi ibu-ibu yang dipimpin 
langsung oleh Al-Ustadz Arbanik. Pengajian ini bertujuan untuk 
memperdalam pengetahuan agama para jamaah perempuan serta 
memperkuat peran mereka dalam kehidupan sosial dan keagamaan. 
Pada malam Selasa, diadakan pula kegiatan pembacaan Sholawat 
Burdah yang dilakukan baik di markas majelis maupun di rumah-
rumah jamaah, sedangkan pada malam Kamis dilaksanakan 
pengajian kitab klasik yang berfokus pada kajian fikih, tauhid, dan 
tasawuf. Beberapa kitab yang dijadikan rujukan dalam pengajian ini 
antara lain Siyarus Salikin karya Syekh Abdus Samad al-Palimbangi, 
‘Aqo’idul Iman, dan Taqriratus Sadidah. 

Tidak hanya berfokus pada kegiatan keagamaan bagi orang 
dewasa, Majelis Taklim Berkah Sekumpul juga memiliki Madrasah 
Diniyah Awaliyah (MDA) yang diperuntukkan bagi anak-anak yang 
ingin belajar ilmu agama. Melalui lembaga pendidikan ini, anak-
anak diajarkan dasar-dasar Islam seperti pembacaan Al-Qur’an, 
fikih dasar, akidah, dan adab Islami. Dengan demikian, Majelis 
Taklim Berkah Sekumpul berperan penting sebagai pusat kegiatan 
keagamaan dan pendidikan Islam di Desa Lubuk Bayas, yang tidak 
hanya memperkuat nilai-nilai spiritual masyarakat, tetapi juga 
menjaga kesinambungan tradisi keagamaan yang diwariskan dari 
para ulama terdahulu. 

Para jamaah majelis tidak hanya mengamalkan Sholawat 
Simtudduror, tetapi juga Sholawat Jibril, Sholawat Fatih, Sholawat 
Nariyah, dan Sholawat Burdah, yang semuanya diijazahkan oleh 
Ustadz Arbanik kepada jamaah yang ingin mengamalkannya. 
Beberapa jamaah bahkan menjadikan sholawat tersebut sebagai 
amalan rutin harian, dengan jumlah bacaan yang disesuaikan 
kemampuan masing-masing — ada yang 100, 300, 500, bahkan 



711 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

hingga 5000 kali dalam sehari. 
Dalam merintis majelis ini, Ustadz Arbanik tidak lepas dari 

tantangan. Banyak fitnah dan tuduhan yang datang, terutama dari 
pihak-pihak yang belum memahami ajaran Maulid Simtudduror. 
Ada yang menuduhnya membawa ajaran sesat dan bahkan 
menghalangi kegiatan majelis dengan menutup lahan yang biasa 
digunakan untuk acara besar seperti haul Abah Guru Sekumpul. 
Namun, beliau tetap sabar dan tidak berhenti berdakwah. Dengan 
dukungan jamaah yang setia, majelis terus berkembang dan dikenal 
luas di masyarakat Serdang Bedagai. 

Salah satu kisah yang menarik adalah perjalanan dua orang 
jamaah Majelis Taklim Berkah Sekumpul yang viral di media sosial. 
Keduanya melakukan perjalanan dari Medan ke Kalimantan 
Selatan menggunakan sepeda untuk menghadiri Haul Abah Guru 
Sekumpul ke-20. Perjalanan selama enam belas hingga delapan 
belas hari itu dilakukan dengan tekad kuat dan niat tulus. Kisah 
tersebut menjadi simbol kecintaan jamaah terhadap Abah Guru 
Sekumpul dan terhadap amalan Sholawat Simtudduror yang 
mereka pelajari dari majelis ini. 

Majelis Taklim Berkah Sekumpul tidak hanya menjadi 
tempat pengajian dan pembacaan sholawat, tetapi juga menjadi 
wadah pembinaan spiritual dan sosial masyarakat. Tradisi ini 
merupakan kelanjutan dari nilai-nilai keagamaan masyarakat Banjar 
yang telah lama hidup di Serdang Bedagai, di mana pembacaan 
sholawat dan Maulid Nabi menjadi sarana memperkuat rasa cinta 
kepada Rasulullah SAW. Melalui kegiatan ini, Ustadz Arbanik 
berhasil memadukan nilai-nilai keislaman Banjar dengan 
masyarakat setempat, menjadikan majelis ini sebagai simbol 
akulturasi budaya dan spiritualitas Islam yang damai.(Rahmi et al., 
2025) 

Majelis Taklim Berkah Sekumpul kini juga aktif 
menggunakan media sosial seperti Facebook, YouTube, dan grup 
WhatsApp untuk menyebarkan dakwah. Melalui media ini, 
kegiatan pembacaan Sholawat Simtudduror semakin dikenal luas 
oleh masyarakat, baik di Serdang Bedagai maupun di luar daerah. 



712 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Pondok baru majelis yang kini sudah mencapai tahap akhir dari 
pembangunan yang direncanakan akan menjadi tempat 
pembelajaran santri serta pusat kegiatan dakwah dan pembinaan 
spiritual.  

Kini, pembangunan pondok majelis baru telah mencapai 
hampir sepenuhnya siap  dan direncanakan akan segera ditempati 
oleh para santri. Pondok tersebut akan menjadi pusat kegiatan 
keagamaan dan tempat pembinaan generasi baru yang berpegang 
pada sanad keilmuan yang jelas. Melalui pembacaan sholawat, 
pengajian, dan kegiatan sosialnya, Majelis Taklim Berkah Sekumpul 
terus menjadi sumber ketenangan spiritual dan bukti nyata 
bagaimana ajaran cinta Rasulullah SAW dapat menyatukan 
masyarakat dari berbagai latar belakang dengan penuh keberkahan. 

Majelis Taklim Berkah Sekumpul menjadi bukti nyata 
bahwa dakwah yang berlandaskan sanad keilmuan, cinta Rasulullah 
SAW, dan kesabaran dapat diterima masyarakat dengan baik. 
Melalui kegiatan sholawat, pengajian, dan amalan yang berpijak 
pada tradisi ulama Banjar, majelis ini terus tumbuh menjadi sumber 
keberkahan dan ketenangan bagi umat Islam di Serdang Bedagai 
dan sekitarnya. 
Teks dan Isi Kandungan dari shalawat Simtudduror 

Karya maulid Simṭu al-Durar fī Akhbār Mawlid Khayr al-
Bashar merupakan salah satu teks pujian keagamaan yang paling 
berpengaruh dalam tradisi Islam Nusantara dan dunia Islam secara 

umum. Disusun oleh al-Ḥabīb ‘Alī bin Muḥammad al-Ḥabsyī 
(1843–1915 M) di Hadhramaut, Yaman, karya ini tidak hanya 
menjadi bacaan maulid, tetapi juga menjadi ekspresi spiritual dan 

estetika cinta kepada Nabi Muhammad. Penulisan Simṭu al-Durar 
terjadi dalam suasana spiritual yang sangat mendalam. Dikisahkan 

bahwa al-Ḥabīb ‘Alī menulisnya setelah mendapat isyarat melalui 
mimpi bertemu Rasulullah yang memintanya untuk menulis kisah 
maulid dengan bahasa yang lembut dan penuh keindahan (al-Kaf, 
1922). Sejak saat itu, kitab ini menjadi warisan utama dalam tradisi 
maulid di Yaman, Hijaz, dan kemudian menyebar ke Nusantara 
melalui jaringan ulama dan habaib (Azra, 1994). 



713 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Dalam konteks sosial-keagamaan, Simṭu al-Durar 
memainkan peran penting dalam membentuk tradisi dzikir kolektif 
yang memadukan unsur sastra, musik, dan spiritualitas. Pembacaan 
maulid ini umumnya dilakukan dalam majelis-majelis dzikir besar 
seperti Majelis Rasulullah, Majelis Habib Syech bin Abdul Qadir 
Assegaf, dan berbagai tarekat Alawiyyin di Indonesia. Dalam tradisi 

ini, teks Simṭu al-Durar tidak hanya dibaca, tetapi juga dilagukan 
dengan irama yang khas, sehingga mengundang kehadiran rasa 
cinta yang mendalam kepada Rasulullah (Harun, 2021; Yusuf, 
2020a). 

Salah satu bagian paling indah dan sering dibacakan dari 

Simṭu al-Durar adalah bagian penutupnya yang memuat ajakan 
bershalawat dengan penuh kerinduan kepada Nabi. Teks Arabnya 
berbunyi sebagai berikut: 

اجُونََ أيَُّهَا فَيَا  الشَّفَاعَةََ مِنْهَُ الرَّ

 تسَْلِيمًاَ وَسَل ِمُوا عَلَيْهَِ صَلُّوا

 آلِهَِ وَعَلىَ عَلَيْهَِ وَبَارِكَْ وَسَل ِمَْ صَل َِ اللَّهُمََّ

 جَمَالِهَِ رُؤْيَا إلِىَ الْمُشْتاَقُونََ أيَُّهَاَ يَا

 تسَْلِيمًاَ وَسَل ِمُوا وَآلِهَِ عَلَيْهَِ صَلُّوا

 وَالْهَنَاءََ وَالْفَوْزََ النَّجَاةََ يرُِيدَُ مَنَْ يَا

 تسَْلِيمًاَ وَسَل ِمُوا عَلَيْهَِ صَلُّوا

 آلِهَِ وَعَلىَ عَلَيْهَِ وَبَارِكَْ وَسَل ِمَْ صَل َِ اللَّهُمََّ

مُ، يَا  بِالشَّفَاعَةَِ مُؤَيَّد َ يَا مُجَلَّلُ، يَا مُكَرَّ

 لَهَا ذاَ أنََا هَا
Terjemahannya kira-kira berbunyi: 
Wahai orang-orang yang mengharapkan syafaat darinya, 

bershalawatlah untuknya dan ucapkanlah salam dengan penuh 
penghormatan. 

Ya Allah, limpahkanlah shalawat, salam, dan keberkahan kepada 
beliau dan keluarganya. 

Wahai orang-orang yang merindukan dapat melihat keindahan 
wajahnya, 
bershalawatlah untuk beliau dan keluarganya, serta ucapkanlah salam 
dengan sempurna. 

Wahai siapa saja yang ingin mendapatkan keselamatan, 



714 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

kemenangan, dan kebahagiaan, 
bershalawatlah untuk beliau dan ucapkan salam yang penuh penghormatan. 

Ya Allah, limpahkanlah shalawat, salam, dan keberkahan kepada 
beliau dan keluarganya. 

Wahai yang dimuliakan, diagungkan, dan diberi kekuatan dengan 
syafaat, 
inilah aku yang datang memenuhi panggilan itu. 

Bagian ini sering menjadi puncak emosional dalam 

pembacaan Simṭu al-Durar. Ungkapan “ اجُونََ أيَُّهَا فَيَا الشَّفَاعَةََ مِنْهَُ الرَّ ” 
(wahai orang-orang yang mengharap syafaat darinya) merupakan 
seruan universal kepada seluruh umat agar menautkan harapan 
mereka kepada Nabi Muhammad. Dalam Islam, konsep syafā‘ah 
menandakan peran Nabi sebagai perantara kasih sayang Allah 
dalam pengampunan dan keselamatan umat manusia (Feener, 
2010).  

Kalimat berikutnya “ تسَْلِيمًا وَسَل ِمُوا عَلَيْهَِ صَلُّوا ” mengutip ayat 
Al-Qur’an (QS. al-Ahzab: 56 sehingga bagian ini mempertemukan 
teks sastra dengan teks wahyu secara indah. Ungkapan tersebut 
bukan hanya memperkuat dimensi spiritual teks, tetapi juga 
menegaskan bahwa pujian kepada Nabi memiliki landasan yang 
kokoh. Dalam tradisi kesusastraan Islam, penyisipan ayat ini sering 
dijadikan penanda bahwa pujian yang disampaikan bukan sekadar 
ekspresi estetis, melainkan bentuk ketaatan yang berpijak pada 
perintah ilahi. Dengan demikian, hubungan antara sastra dan 
wahyu tampak saling melengkapi, menghadirkan keindahan bahasa 
sekaligus kedalaman makna..Para ulama sufi menafsirkan bagian ini 

sebagai bentuk tawassul maḥabbī — perantara cinta, di mana 
seseorang berusaha mendekat kepada Allah melalui kecintaan 
kepada Rasulullah (Alatas, 2013).  

Kalimat “ جَمَالِهَِ رُؤْيَا إلِىَ الْمُشْتاَقُونََ أيَُّهَا يَا ” menggambarkan 

kerinduan ruhani terhadap jamāl al-Muḥammadī (keindahan 
kenabian). Ungkapan ini menekankan bahwa pancaran keindahan 
Nabi bukan hanya fisik, tetapi bersifat metafisik, hadir sebagai 
cahaya yang menenteramkan jiwa para pencinta. Kerinduan 
tersebut juga menunjukkan kedekatan batin yang dibangun melalui 



715 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

dzikir, shalawat, dan penghayatan spiritual yang konsisten. Dengan 
demikian, ayat ini menghadirkan suasana kontemplatif yang 
menghubungkan kecintaan manusia dengan keelokan akhlak Nabi 
sebagai manifestasi tertinggi dari keindahan ilahi. Dalam tasawuf, 
keindahan Nabi Muhammad bukan hanya fisik, tetapi merupakan 
pantulan dari keindahan ilahi yang murni (al-Haddad, 1971). 

Bahasa dalam teks ini menggunakan perangkat retorika 
Arab klasik yang sarat dengan balāghah (keindahan makna dan 

bunyi). Penggunaan repetisi “Ṣallū ‘alayhi wa sallimū taslīmā” 
memiliki efek musikal yang kuat dan berfungsi sebagai bentuk 
dzikir kolektif. Setiap pengulangan tidak hanya menegaskan makna 
shalawat, tetapi juga menjadi meditasi fonetik — di mana bunyi itu 
sendiri membawa kesadaran spiritual (Nasution, 2022). 

Al-Ḥabīb ‘Alī al-Ḥabsyī memadukan dua aspek utama: 
ma‘rifah (pengetahuan batin) dan mahabbah (cinta). Dalam setiap 
baitnya, ia menuntun pembaca untuk mengenali Nabi sebagai 
manifestasi rahmat Allah kepada semesta alam. Dengan demikian, 

Simṭu al-Durar menjadi cerminan dari tradisi tasawuf al-‘Alawiyyah 
yang menekankan keseimbangan antara ilmu, amal, dan cinta (al-
Haddad, 1971) 

Dalam konteks Nusantara, pembacaan teks ini menjadi 
simbol perpaduan antara Islam Timur Tengah dan budaya lokal. 
Melalui lagu-lagu khas, gerakan hadrah, dan adab majelis, 

masyarakat Indonesia menafsirkan Simṭu al-Durar dalam konteks 
sosialnya sendiri. Ia menjadi sarana ekspresi kolektif cinta umat 
kepada Nabi, dan juga menjadi identitas keagamaan yang damai 
dan penuh kasih (Azra, 1994; Woodward, 2011). 

Tradisi Simṭu al-Durar di Indonesia telah mengalami 
lokalitas bunyi dan ritme yang khas. Namun, inti maknanya tetap 
terjaga, yakni menghidupkan cinta kepada Rasulullah dan 
memperkuat hubungan spiritual umat dengan Allah. Dalam 
penelitian semiotiknya, Yusuf menjelaskan bahwa setiap repetisi 
kalimat shalawat dalam teks berfungsi sebagai simbol kontinuitas 
hubungan manusia dengan Rasulullah (Yusuf, 2020b). 

Selain nilai spiritualnya, teks Simṭu al-Durar juga memiliki 



716 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

nilai linguistik yang tinggi. Gaya bahasa al-Ḥabīb ‘Alī 
mencerminkan kehalusan sastra Arab klasik dengan penggunaan 
struktur paralelisme dan anafora. Struktur tersebut membuat teks 
ini indah ketika dilagukan, memperlihatkan kesatuan makna antara 
bunyi dan pesan.(Nasution, 2022) 

Bagian penutup yang dimulai dengan seruan “Faya 
Ayyuharrojiun” secara simbolik menandai puncak spiritual dalam 
pembacaan maulid. Setelah merenungi kisah kelahiran Nabi dan 
mukjizat-mukjizat beliau, umat diajak menutup dengan kerendahan 
hati, mengharap syafaat, dan memperbarui janji cinta kepada 
beliau. Kalimat “Hā anā anā lahā” menunjukkan kesadaran 
eksistensial seorang hamba — bahwa ia hanya menemukan makna 
dirinya melalui syafaat dan kasih sayang Nabi (Alatas, 2013). 

Dari sudut pandang  Islam, bagian ini mengajarkan konsep 
rajā’ (pengharapan) dan mahabbah (cinta), dua pilar utama dalam 
tasawuf. Dalam setiap lafaz shalawat, tersimpan pengakuan akan 
ketergantungan manusia kepada rahmat Allah yang disalurkan 

melalui Nabi Muhammad. Oleh karena itu, pembacaan Simṭu al-
Durar tidak hanya sebuah ritual, tetapi juga latihan ruhani yang 
menanamkan sifat rendah hati, kasih, dan cinta universal (Harun, 
2021)). 

Sebagai teks religius, Simṭu al-Durar berhasil 
mempertahankan relevansinya selama lebih dari satu abad. Ia 
menjadi jembatan antara teks Arab klasik dan konteks modernitas 
umat Islam di berbagai belahan dunia. Di Indonesia, karya ini tidak 
hanya dibacakan di masjid dan pesantren, tetapi juga dalam 
berbagai acara sosial-keagamaan seperti haul, pernikahan, dan 

peringatan hari besar Islam. Hal ini menunjukkan bahwa Simṭu al-
Durar telah menjadi bagian dari living tradition Islam Nusantara 
(Feener, 2010; Harun, 2021). 

Secara keseluruhan, teks Simṭu al-Durar dengan bagian 
penutupnya yang penuh kerinduan dan pengharapan merupakan 
simbol sempurna dari spiritualitas Islam yang lembut dan penuh 
cinta. Ia mengajarkan bahwa cinta kepada Nabi Muhammad bukan 
sekadar ekspresi emosional, tetapi juga jalan menuju pencerahan 



717 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

rohani dan keseimbangan batin. Seperti diungkapkan al-Ḥabīb ‘Alī 

bin Muḥammad al-Ḥabsyī sendiri dalam bait terakhirnya, “  أنََا أنََاَ هَا

 sebuah penyerahan total yang menjadi puncak perjalanan — ”لَهَا
iman seorang pecinta Rasulullah. Shalawat memiliki dasar  yang 
kuat dalam Al-Qur’an dan hadis. Allah berfirman dalam QS. al-

Aḥzāb ayat 56: 

هَّ إن َّ ئِكهتهه َّ اللّ  لَه مه لُّونهَّ وه َِّ عهلهى ي صه ن وا ال ذِينهَّ أهيُّهها يها الن بِي  لُّوا آمه واَّ عهلهيْهَِّ صه سهل ِم   وه

 تهسْلِيمًا
“Sesungguhnya Allah dan para malaikat-Nya bershalawat 

untuk Nabi. Wahai orang-orang yang beriman, bershalawatlah 
kamu untuknya dan ucapkanlah salam dengan penghormatan.” 

Ayat ini menjadi fondasi utama dari seluruh bentuk 
shalawat yang diajarkan oleh Nabi maupun dikembangkan oleh 

para ulama setelahnya. Dalam Simṭu al-Durar, shalawat ini 
diekspresikan dalam bait: 

 

اجُوْنََ أيَُّهَا فَيَا تسَْلِيمًاَ وَسَل ِمُوا عَلَيْهَِ صَلُّوا شَفَاعَةًَ مِنْهَُ الرَّ  

آلِهَِ وَعَلىَ عَلَيْهَِ وَبَارِكَْ وَسَل ِمَْ صَل َِ اللَّهُمََّ  

جَمَالِهَِ رُؤْيَا إلِىَ الْمُشْتاَقُوْنََ أيَُّهَا يَا  

مَْ يَا دَْ يَا مُكَرَّ باِلشَّفَاعَةَ مُؤَيَّدَُ ياَ مُمَجَّ  
Bagian ini menunjukkan doa dan pengharapan umat agar 

mendapat syafaat Nabi Muhammad di hari akhirat.), gaya bahasa 
yang digunakan dalam bait ini penuh dengan seruan dan 
pengulangan yang memiliki fungsi spiritual untuk memperdalam 
kesadaran batin jamaah terhadap kehadiran Rasulullah  (Harun, 
2021). 

Dalam pandangan fikih dan hadis, shalawat memiliki 
kedudukan yang sangat tinggi. Rasulullah bersabda: 

َُ صَلَّى صَلََةًَ عَليَََّ صَلَّى مَنَْ عَشْرًا بهَِا عَلَيْهَِ اللَّّ  
“Barang siapa bershalawat kepadaku satu kali, maka Allah 

akan bershalawat kepadanya sepuluh kali.” (al-Tirmidhi, 
1999l;No.485). 

Hadis ini menjadi dasar bahwa membaca shalawat 
termasuk ibadah yang mengandung pahala besar. Selain itu, 
Rasulullah juga bersabda: 



718 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

 يَوْمََ شَفَاعَتيِ أدَرَْكَتْهَُ عَشْرًا، يُمْسِي وَحِينََ عَشْرًا، يُصْبِحَُ حِينََ عَليَََّ صَلَّى مَنَْ

 الْقِيَامَةَِ
 
“Barang siapa bershalawat kepadaku sepuluh kali di waktu 

pagi dan sepuluh kali di waktu sore, maka ia akan memperoleh 
syafaatku pada hari kiamat.” (Muslim, 2000;No.408). 

Kedua hadis tersebut berkaitan langsung dengan makna 

bait Simṭu al-Durar yang berbunyi ََاجُوْنََ أَيُّهاَ فَيا   شَفَاعةًََ مِنْهَُ الرَّ
menggambarkan harapan besar umat terhadap syafaat Rasulullah. 

Dalam hadis lain, Rasulullah mengajarkan bentuk shalawat 
yang benar: 

دَ  عَلَى صَل َِ اللَّهُمََّ ، آلَِ وَعَلىَ مُحَمَّ د   آلَِ وَعَلىَ إِبْرَاهِيمََ عَلىَ صَلَّيْتََ كَمَا مُحَمَّ

مَجِيد َ حَمِيد َ إِنَّكََ إِبْرَاهِيمَ، .  

Kaidah inilah yang dijadikan dasar redaksi ََُّهم ِمَْ صلَ َِ اللَّ  وَسلَ 

 ,dalam teks Simṭu al-Durar. Maka, secara syariat آلِهَِ وَعلََى علََيْهَِ وَباَرِكَْ
shalawat dalam kitab ini sahih dan sesuai sunnah Nabi. (al-Bukhari, 
1997;No. 3370) 

Bahasa yang digunakan dalam Simṭu al-Durar memiliki nilai 
sastra tinggi. struktur retorika dan keindahan bahasa karya ini 
menggunakan gaya balāghah dengan pengulangan dan penekanan 
(takrār) yang membangkitkan perasaan cinta dan rindu kepada 
Rasulullah.(Mubarok, 2021) 

Secara semiotik, Pengulangan frasa seperti         “  أيَُّهَا يَا

 menandakan ajakan spiritual bagi umat untuk ”الْمُشْتاَقُوْنََ
menghidupkan kembali kerinduan kepada Nabi sebagai bentuk 
pendekatan diri kepada Allah(Yusuf, 2020). Dan ada penelitian 
juga menemukan bahwa pelantunan shalawat secara berjamaah 
memiliki efek emotional religiosity — yaitu meningkatkan pengalaman 
spiritual dan ketenangan batin umat(Rahmah, 2024). 

Di Indonesia, pembacaan Simṭu al-Durar menjadi bagian 
dari tradisi keagamaan yang sangat kuat. Majelis shalawat yang 
membaca teks ini berperan penting dalam memperkuat empati 
sosial dan solidaritas antarumat(Syafitri & Munir, 2021). Dan juga 

ada yang menambahkan bahwa pembacaan Simṭu al-Durar menjadi 



719 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

media pembinaan akhlak bagi generasi muda melalui internalisasi 
nilai-nilai kasih sayang dan keteladanan Rasulullah. 

Tradisi Simṭu al-Durar juga menjadi sarana pengendalian 
emosi dan peningkatan ketenangan psikologis. Jamaah yang rutin 
menghadiri majelis shalawat menunjukkan tingkat kebahagiaan dan 
keseimbangan spiritual yang lebih tinggi dibandingkan yang tidak 
mengikuti (Maulana, 2022). Mengamati bahwa dalam masyarakat 
urban, shalawat ini menjadi soft dakwah yang mampu mengubah 
perilaku keagamaan kaum muda secara non-konfrontatif(Qodir, 
2022). 

Bait terakhir dari bagian ini, yaitu: 
“Yā mukarram, yā mumajjad, yā mu'ayyadu bisy-syafā‘ati, hā anā 

anā lahā” 
mengandung makna tasawuf mendalam. Menurut Alatas 

ungkapan ini mencerminkan maqām fanā’ fī al-ḥubb, yaitu lenyapnya 
ego dalam kecintaan kepada Nabi. Dab juga menambahkan bahwa 
pembacaan shalawat seperti ini memiliki dampak positif terhadap 
kesejahteraan psikologis umat Muslim karena menciptakan 
ketenangan batin dan rasa kedekatan spiritual(Nurbaya, 2024). 

Shalawat berfungsi sebagai spiritual resilience mechanism — 
sarana ketahanan spiritual dalam menghadapi tekanan hidup 

modern. Oleh karena itu, Simṭu al-Durar tidak hanya menjadi tradisi 
keagamaan, tetapi juga terapi ruhani yang menumbuhkan 
ketenangan dan kesabaran dalam diri pembacanya.(Hasyim & 
Fadillah, 2022) 

Dalam konteks modern, pembacaan Simṭu al-Durar masih 
memiliki relevansi yang kuat. Karya ini menjadi bentuk resosialisasi 
moral Islam bagi masyarakat modern yang mulai jauh dari nilai 

spiritual. Pembacaan rutin Simṭu al-Durar dapat menurunkan 
tingkat stres dan meningkatkan empati sosial di kalangan remaja 
Muslim (Syamsuddin, 2023). 

menegaskan bahwa tradisi shalawat ini bukan sekadar 
ritual, tetapi sarana pendidikan ruhani yang menanamkan cinta, 
kesabaran, dan penghormatan(Hidayat, 2023). Maka, dalam 

pandangan para ulama dan peneliti kontemporer, Simṭu al-Durar 



720 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

merupakan jembatan antara nilai-nilai klasik Islam dan kebutuhan 
spiritual masyarakat modern. 
Nilai Spritualis dalam pengamalan Shalawat Situddurur 

Shalawat merupakan ekspresi terdalam dari cinta (َمَحَبَّة) dan 
pengagungan umat Islam kepada Nabi Muhammad. Dalam tradisi 
keislaman, shalawat tidak sekadar doa atau pujian, tetapi juga 
jembatan spiritual yang menghubungkan hati seorang mukmin 
dengan sumber rahmat Ilahi. Salah satu bentuk shalawat yang 
memiliki posisi penting dalam khazanah sufistik adalah Shalawat 
Sittudduror, karya al-Habib Ali bin Muhammad al-Habsyi, seorang 
ulama besar Hadhramaut yang hidup pada abad ke-19. Shalawat ini 
dikenal luas di dunia Islam, terutama di wilayah Nusantara, karena 
keindahan bahasanya dan kedalaman nilai-nilai rohaninya (Fuad, 
2019). 

Shalawat Sittudduror secara literal berarti “enam permata 
cahaya”, menggambarkan kemuliaan Nabi sebagai cahaya spiritual 
yang memancarkan petunjuk bagi umat manusia. Melalui bait-
baitnya, pengarang mengekspresikan kekaguman dan cinta 
mendalam kepada Rasulullah, yang digambarkan sebagai sumber 
rahmat dan penuntun jiwa menuju Allah. Setiap penggalan 
Sittudduror sarat dengan simbol-simbol spiritual yang menegaskan 
posisi Nabi sebagai sirāj al-munīr (pelita yang menerangi kegelapan 
batin). 

Nilai-nilai spiritual dalam Shalawat Sittudduror dapat 

dipahami dalam dua dimensi utama, yakni مَحَبَّة (mahabbah) dan 

النَّفْسَِ تزَْكِيةََُ  (tazkiyah al-nafs). Nilai pertama, mahabbah, berakar pada 
cinta yang mendalam terhadap Rasulullah, sedangkan nilai kedua, 
tazkiyah al-nafs, menekankan penyucian jiwa melalui penghayatan 
terhadap kepribadian dan akhlak beliau. Dua nilai ini menjadi 
fondasi spiritual utama yang menuntun pembacanya menuju 

ketenangan batin (َسكَِينة) dan keberkahan hidup (برََكَة) (Ismail, 
2021). 

Konsep mahabbah memiliki kedudukan sentral dalam tradisi 
Islam. Dalam pandangan para sufi, cinta kepada Nabi merupakan 
cerminan cinta kepada Allah, karena beliau adalah perantara 



721 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

turunnya rahmat dan petunjuk. Hadis sahih yang diriwayatkan oleh 
al-Bukhari dan Muslim menegaskan bahwa cinta kepada Nabi 
adalah syarat kesempurnaan iman: 

أجَْمَعِينََ وَالنَّاسَِ وَوَلدَِهِ، وَالِدِهِ، مِنَْ إلَِيْهَِ أحََبََّ أكَُونََ حَتَّى أحََدكُمَُْ يُؤْمِنَُ لا   
“Tidak sempurna iman salah seorang di antara kalian hingga aku 

lebih ia cintai daripada ayahnya, anaknya, dan seluruh manusia.” (HR. al-
Bukhari No. 15; Muslim No. 44) 

Shalawat yang dilantunkan dengan penuh kesadaran dan 
kekhusyukan menumbuhkan rasa kedekatan batin antara pembaca 
dan Nabi. Hal ini sesuai dengan penelitian psikospiritual modern 
yang menunjukkan bahwa pengulangan lafaz shalawat memiliki 
efek positif terhadap kesehatan mental dan kesejahteraan 
emosional (Badri, 2021). Dalam konteks sufistik, pembacaan 
Sittudduror tidak hanya melibatkan lidah, tetapi juga hati dan 
kesadaran; ia merupakan praktik dzikr mahabbah, yaitu zikir cinta 
yang menghidupkan pengalaman batin mendalam terhadap 
kehadiran Rasulullah (Huda, 2023). 

Di dalam tradisi majelis-majelis maulid di Nusantara, 
Sittudduror sering dibacakan dengan penuh rasa haru dan cinta. 

Lafaz-lafaz seperti “ مَْ يَا دَْ يَا مُكَرَّ بِالشَّفَاعَةَِ مُؤَيَّدَُ يَا مُمَجَّ ” diulang dalam 
irama lembut, menciptakan resonansi emosional yang menembus 
hati jamaah. Pengulangan ini mengandung nilai psikologis yang 
signifikan: melalui ritme dan getaran suara, hati manusia diarahkan 
untuk berfokus kepada figur Rasulullah, sehingga terjadi proses 
internalisasi nilai-nilai kenabian (Rifqi & Nurdin, 2020). 

Nilai mahabbah dalam Sittudduror juga berfungsi sebagai 
sarana ittibā‘ al-rasūl — mengikuti Rasulullah secara lahir dan batin. 
Cinta sejati kepada Nabi tidak cukup diekspresikan melalui lisan, 
tetapi harus diwujudkan dalam tindakan dan moralitas. Dalam 
konteks ini, shalawat menjadi media pendidikan akhlak (tarbiyah 
khuluqiyyah), di mana pembacanya belajar meniru sifat-sifat mulia 

Rasul, seperti kejujuran (ṣidq), kasih sayang (raḥmah), dan 

keteguhan hati (ṣabr) (Putra et al., 2023). 
Pembacaan shalawat yang berulang memiliki efek self-

regulation yang memperkuat ketenangan batin. Studi oleh (Lail & 



722 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Mawardi, 2024) menunjukkan bahwa individu yang rutin membaca 
shalawat mengalami penurunan kadar hormon stres kortisol, 
peningkatan emosi positif, serta perasaan connectedness yang lebih 
kuat dengan lingkungan sosialnya. Hal ini membuktikan bahwa 
mahabbah kepada Nabi tidak hanya berdimensi teologis, tetapi juga 
memberikan manfaat empiris bagi kesejahteraan psikologis 
(psychological well-being). 

Dari perspektif Islam, cinta kepada Rasulullah merupakan 
refleksi cinta kepada Allah. Hal ini ditegaskan dalam Al-Qur’an: 

ََ تحُِبُّونََ كُنتمَُْ إِن قلَُْ َُ يُحْبِبْكمَُُ فَاتَّبِعوُنيِ اللَّّ اللَّّ  
“Katakanlah (wahai Muhammad): Jika kalian mencintai Allah, 

maka ikutilah aku, niscaya Allah mencintai kalian.” (QS. Āli ‘Imrān [3]: 
31) 

Ayat ini memperlihatkan hubungan dialektik antara 
mahabbah lillāh dan mahabbah li al-rasūl. Dengan membaca 
Sittudduror, seorang mukmin sejatinya sedang menghidupkan 
kembali kesadaran akan cinta Ilahi yang mengalir melalui pribadi 
Nabi Muhammad. Cinta ini bersifat transformatif: ia 
membersihkan hati, menumbuhkan kasih sayang antar manusia, 
dan menuntun kepada ketenangan spiritual (Ulumiyah & 
Istikomah, 2023). 

Lebih jauh, mahabbah yang diungkapkan melalui Sittudduror 
membawa pembacanya ke tahap fanā’ fi al-rasūl — melebur dalam 
cinta dan keteladanan Rasulullah, yang menjadi jalan menuju fanā’ 
fi Allāh. Dalam kondisi ini, shalawat tidak lagi sekadar bacaan, 
melainkan pengalaman spiritual yang mempersatukan kesadaran 
manusia dengan nilai-nilai kenabian (Yusof & Mahmud, 2024). 

Sementara itu, nilai spiritual kedua dalam Sittudduror adalah 

النَّفْسَِ تزَْكِيةََُ  (tazkiyah al-nafs), yakni proses penyucian jiwa dari sifat-
sifat rendah dan mendekatkannya kepada kesempurnaan spiritual. 
Bait-bait Sittudduror yang berisi pujian dan doa kepada Nabi 
mengandung dimensi tazkiyah karena setiap pujian terhadap Rasul 
sejatinya adalah refleksi atas upaya mengenali keagungan moral 
yang harus ditiru oleh manusia. 

Proses tazkiyah ini sejalan dengan ajaran Al-Qur’an: 



723 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

دسََّاهَاَ مَن خَابََ وَقدََْ زَكَّاهَا مَن أفَْلَحََ قدََْ  
“Sungguh beruntung orang yang menyucikan jiwanya, dan sungguh 

merugi orang yang mengotorinya.” (QS. al-Syams [91]: 9–10) 
Ayat tersebut menunjukkan bahwa penyucian jiwa adalah 

fondasi kebahagiaan sejati. Dalam konteks Sittudduror, proses 
tazkiyah dilakukan melalui internalisasi sifat-sifat kenabian dan 
pengosongan hati dari keangkuhan. Dengan mengingat dan 
memuji Rasulullah , hati manusia dipenuhi oleh cahaya (nūr) yang 
menghapus kegelapan sifat-sifat tercela (Ismail, 2021). 

Hadis sahih riwayat Tirmidzi menggambarkan bagaimana 
shalawat menjadi  

Proses penyucian jiwa yang dilakukan melalui pembacaan 
shalawat seperti Sittudduror tidak dapat dipisahkan dari konsep 
tajliyah al-qalb, yaitu pemolesan hati agar menjadi cermin bening 
yang memantulkan cahaya Ilahi. Dalam pandangan para sufi, hati 
yang sering digunakan untuk mengingat Rasulullah akan menjadi 
tempat turunnya anwar al-ma‘rifah (cahaya pengetahuan spiritual). 
Cahaya tersebut lahir dari cinta dan pengagungan kepada Nabi 
yang terus menerus diulang melalui lafaz shalawat (Huda, 2023). 

Dalam Sittudduror, kalimat-kalimat doa yang memohon 
syafaat Rasulullah menggambarkan kerendahan hati dan kesadaran 
eksistensial seorang hamba di hadapan Sang Maha Rahman. 

Ungkapan semacam “ مْ، يَا دْ، يَا مُكَرَّ بِالشَّفَاعَةَِ مُؤَيَّدَُ يَا مُمَجَّ ” mencerminkan 
bentuk tadharru‘ (kerendahan hati) yang dalam terhadap Rasulullah, 
seraya memohon agar melalui syafaat beliau, Allah memberikan 
penyucian dan ampunan kepada pembacanya. Bentuk ekspresi 
spiritual ini menunjukkan bahwa Sittudduror berfungsi sebagai 
muraqabah (kesadaran akan kehadiran Allah) dan muhasabah 
(introspeksi diri) yang memicu proses tazkiyah al-nafs (Aini, 2022). 

Hadis riwayat Ahmad memperkuat pandangan ini, dengan 
menekankan hubungan langsung antara shalawat dan penghapusan 
dosa: 

َِ رَسُولَُ قَالََ َُ صَلَّى وَاحِدةًََ، صَلََةًَ عَلَيََّ صَلَّى مَنَْ»: اللَّّ  عَشْرََ بِهَا عَلَيْهَِ اللَّّ

، درََجَاتَ  عَشْرَُ لَهَُ وَرُفِعَتَْ خَطَايَا، عَشْرَُ عَنْهَُ وَحُطَّتَْ صَلَوَات   
“Barang siapa bershalawat kepadaku sekali, maka Allah akan 



724 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

bershalawat kepadanya sepuluh kali, menghapus sepuluh kesalahannya, dan 
mengangkatnya sepuluh derajat.” (HR. Ahmad No. 17031) 

Hadis ini menjelaskan bahwa pembacaan shalawat 
memiliki dampak ganda: pertama, penghapusan dosa kecil (takfir 
al-dhunūb); kedua, peningkatan derajat spiritual (tarqiyah darajāt). 
Dengan demikian, Sittudduror tidak sekadar menjadi bacaan ritual, 
melainkan alat transformatif yang mengubah kondisi batin 
pembacanya menuju kesucian moral dan spiritual (Ismail, 2021). 

Dalam dimensi psikologis, pembacaan Sittudduror berperan 
sebagai praktik spiritual therapy yang menstabilkan emosi dan 
memperkuat kesadaran diri. Kajian empiris menunjukkan bahwa 
zikir dan shalawat yang dilakukan secara ritmis menurunkan 
tekanan darah, mengurangi kecemasan, serta meningkatkan 
hormon kebahagiaan seperti dopamin dan oksitosin (Ulumiyah & 
Istikomah, 2023). Praktik ini memiliki kesamaan dengan teknik 
mindfulness dalam psikologi Barat, namun dalam kerangka Islam, 
kesadarannya diarahkan bukan hanya pada diri sendiri, tetapi pada 
kehadiran Ilahi dan kasih Rasulullah (Putra et al., 2023). 

Shalawat yang dilantunkan dalam Sittudduror juga 
menanamkan rasa harap (rajā’) dan takut (khawf) secara seimbang. 
Pembacanya memohon syafaat dan ampunan, namun sekaligus 
tunduk dalam kesadaran bahwa hanya Allah yang layak disembah. 
Keseimbangan antara rajā’ dan khawf inilah yang menjadi kunci 
tazkiyah al-nafs sejati, karena jiwa yang terlalu berharap tanpa rasa 
takut akan lalai, sedangkan jiwa yang hanya takut tanpa harap akan 
putus asa (Lail & Mawardi, 2024). 

Selain itu, dimensi sosial dari Sittudduror juga mendukung 
proses tazkiyah. Dalam majelis-majelis pembacaan shalawat, 
jamaah tidak hanya menyucikan diri secara individu, tetapi juga 

membentuk kesadaran kolektif spiritual (jamā‘iyyah rūḥiyyah). 
Mereka bersama-sama menghadirkan kehadiran Rasulullah dalam 
suasana batin penuh cinta. Fenomena ini memperlihatkan bahwa 
tazkiyah al-nafs dalam Islam tidak bersifat individualistis, melainkan 
berakar pada kebersamaan yang menumbuhkan kasih sayang sosial 

(raḥmah ijtimā‘iyyah) (Fuad, 2019). 



725 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Dalam konteks modern, Sittudduror dapat dipahami sebagai 
bentuk spiritual resilience yang membantu umat Islam menghadapi 
tekanan hidup. Di tengah krisis identitas dan stres kehidupan 
urban, pembacaan shalawat menjadi ruang transendensi yang 
mempertemukan dimensi emosional dan spiritual manusia (Badri, 
2021). Penelitian oleh (Yusof & Mahmud, 2024) menemukan 
bahwa partisipasi rutin dalam majelis shalawat meningkatkan 
spiritual coping dan menurunkan gejala depresi ringan di kalangan 
mahasiswa Muslim. Hal ini menunjukkan relevansi shalawat 
sebagai sarana kesehatan mental berbasis religius. 

Para ulama juga menafsirkan Sittudduror sebagai manifestasi 

dari ayat ََِّإن ََ ونََ وَمَلََئكَِتهََُ اللَّّ َِ علََى يصُلَُّ  yang ,(QS. al-Aḥzāb [33]: 56) النَّبيِ 
mengandung makna yang mendalam: Allah dan para malaikat 
bershalawat kepada Nabi sebagai bentuk kemuliaan dan 
penghormatan, sementara kaum mukmin diperintahkan untuk 
mengikuti tindakan tersebut agar memperoleh keberkahan dan 
rahmat. Dengan demikian, setiap kali seorang Muslim membaca 
Sittudduror, ia sejatinya sedang berpartisipasi dalam gerak kosmis 
pujian kepada Rasulullah (Huda, 2023). 

Dari perspektif sufistik, proses tazkiyah melalui shalawat 
juga berarti fanā’ al-nafs — melebur ego pribadi dalam kesadaran 
kenabian. Saat seseorang membaca shalawat dengan penuh 
penghayatan, batas antara “aku” dan “Dia” (yang dicintai) 
memudar, meninggalkan hanya rasa cinta dan kehadiran spiritual. 
Keadaan ini dijelaskan oleh Ibn ‘Ataillah al-Sakandari dalam al-

Ḥikam: “Tidak akan masuk cahaya ke dalam hati yang diisi oleh 
selain Allah dan Rasul-Nya.” Maka, dengan mengosongkan hati 
dari kesibukan duniawi dan memenuhinya dengan cinta kepada 
Rasulullah, jiwa menjadi suci dan damai (Aini, 2022). 

Shalawat juga berperan sebagai sarana muraqabah — 
kesadaran akan pengawasan Allah. Ketika seorang Muslim 
membaca Sittudduror, ia seolah berbicara langsung dengan 
Rasulullah, memuji dan memohon pertolongan beliau di hadapan 
Allah. Proses ini menghidupkan kembali kesadaran ihsān, 
sebagaimana dijelaskan dalam hadis Jibril: 



726 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

ََ تعَْبدََُ أنََْ يرََاكََ فَإنَِّهَُ ترََاهَُ تكَنَُْ لمََْ فَإنَِْ ترََاهُ، كَأنََّكََ اللَّّ  
“(Ihsan adalah) engkau beribadah kepada Allah seakan-akan 

engkau melihat-Nya; jika engkau tidak mampu melihat-Nya, maka 
yakinlah bahwa Dia melihatmu.” (HR. Muslim No. 8) 

Dengan demikian, pembacaan Sittudduror menjadi bentuk 
aktualisasi ihsān, karena di dalamnya terkandung kesadaran penuh 
akan kehadiran Ilahi melalui dzikir kepada Rasulullah. 

Secara empiris, proses tazkiyah al-nafs ini dapat diukur 
melalui perubahan perilaku dan peningkatan moralitas. Studi oleh 
(Putra et al., 2023) menunjukkan bahwa jamaah yang rutin 
menghadiri majelis shalawat menunjukkan peningkatan empati 
sosial, kepedulian terhadap sesama, serta penurunan perilaku 
konsumtif. Artinya, penyucian jiwa melalui shalawat tidak berhenti 
pada tataran spiritual, tetapi menumbuhkan etika sosial yang 
positif. 

Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, tazkiyah dianggap 
sebagai jalan menuju maqām al-yaqīn (tingkat keyakinan tertinggi). 
Dengan menyebut nama Nabi secara berulang dalam Sittudduror, 
seorang Muslim memantapkan imannya dan membersihkan 
hatinya dari keraguan. Sebagaimana disebutkan oleh al-Ghazali, 
“Zikir kepada Rasul adalah cermin bagi zikir kepada Allah; siapa 
yang mengenal Rasul, ia akan mengenal Tuhannya.” Maka, 
Sittudduror bukan sekadar bentuk pujian, melainkan sarana 
epistemologis untuk mencapai makrifatullah (Ismail, 2021). 

Shalawat Sittudduror tidak hanya mengandung nilai ritual, 
tetapi juga berfungsi sebagai instrumen pendidikan moral (tarbiyah 
akhlāqiyyah). Dalam konteks sosial, pembacaan maulid seperti 
Sittudduror telah menjadi bagian dari pembinaan akhlak generasi 
muda di berbagai pesantren dan majelis ta‘lim. Hal ini sejalan 
dengan pandangan (Damanik, 2020) bahwa Maulid Simtudduror 
merupakan media yang efektif dalam menanamkan nilai spiritual 
dan akhlak pada remaja, karena menyentuh sisi afektif sekaligus 
kognitif mereka melalui kisah, pujian, dan doa kepada Rasulullah. 

Menurut penelitian tersebut, majelis Simtudduror 
membangun karakter adab al-nabawiyyah (adab kenabian) dalam diri 



727 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

remaja, melatih mereka untuk meneladani akhlak Rasul seperti 
kesabaran, kasih sayang, dan kerendahan hati. Pembacaan 
Sittudduror yang diiringi dengan kisah kelahiran dan perjuangan 
Nabi menumbuhkan rasa cinta dan bangga terhadap identitas 
keislaman, sekaligus menjadi sarana internalisasi nilai spiritual yang 
lebih efektif dibandingkan metode kognitif semata. 

Cinta kepada Rasulullah (mahabbah al-Rasūl) yang 
ditanamkan melalui Sittudduror menginspirasi para remaja untuk 
memperbaiki perilaku moralnya. Dalam hadis riwayat al-Bukhari 
disebutkan: 

 وَالنَّاسَِ وَوَلدَِهَِ وَالِدِهَِ مِنَْ إلَِيْهَِ أحََبََّ أكَُونََ حَتَّى أحََدكُمَُْ يُؤْمِنَُ لَاَ»: النَّبيَُِّ قَالََ

 أجَْمَعِينََ
“Tidak sempurna iman salah seorang di antara kalian hingga aku 

lebih ia cintai daripada orang tuanya, anaknya, dan seluruh manusia.” (HR. 
al-Bukhari No. 15) 

Hadis ini menegaskan bahwa kesempurnaan iman terletak 
pada kedalaman cinta kepada Rasulullah. Dalam konteks 
pembinaan akhlak remaja, Sittudduror berfungsi sebagai sarana 
menanamkan cinta yang konkret terhadap figur kenabian — bukan 
sekadar penghormatan verbal, melainkan dorongan untuk meniru 
teladan moral beliau dalam kehidupan sehari-hari. 

Cinta yang mendalam (mahabbah) tersebut, jika terus 
dipupuk melalui pembacaan rutin Sittudduror, akan menimbulkan 

efek psikologis positif berupa ta‘ẓīm (pengagungan) dan haya’ (rasa 
malu) kepada Rasulullah. Rasa malu spiritual ini menjadi benteng 
moral yang mencegah remaja dari perbuatan tercela, sebagaimana 
ditegaskan dalam hadis: 

ا إِنََّ ةَِ كَلََمَِ مِنَْ النَّاسَُ أدَرَْكََ مِمَّ شِئْتََ مَا فَاصْنَعَْ تسَْتحََِ لمََْ إذِاَ: الْْوُلىَ النُّبُوَّ  
“Sesungguhnya di antara ucapan para nabi terdahulu yang masih 

diingat manusia ialah: Jika engkau tidak malu, maka lakukanlah apa yang 
engkau kehendaki.” (HR. al-Bukhari No. 3483) 

Melalui Sittudduror, remaja dibimbing untuk menumbuhkan 
haya’ lillāh wa li-rasūlih, rasa malu kepada Allah dan Rasul-Nya, yang 
merupakan inti dari moralitas Islami. Hal ini sejalan dengan temuan 
(Aini, 2022) bahwa pembacaan shalawat dalam majelis rutin 



728 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

memperkuat kontrol diri dan meningkatkan kesadaran etis. 
Lebih jauh, pembacaan Sittudduror berfungsi sebagai sarana 

internalisasi nilai spiritual kolektif (collective spiritual embodiment). Dalam 
majelis maulid, suasana kebersamaan, lantunan pujian, dan doa 
menghadirkan pengalaman emosional dan spiritual yang 
mendalam. Fenomena ini tidak hanya memperkuat identitas 
religius, tetapi juga menciptakan bonding sosial yang positif di antara 
remaja (Yusof & Mahmud, 2024). Mereka merasakan kedekatan 
emosional dengan Nabi dan komunitasnya, yang pada gilirannya 
memperkokoh solidaritas sosial dan kepedulian terhadap sesama. 

Secara psikopedagogis, Sittudduror menanamkan nilai 
tazkiyah al-nafs melalui proses habituasi (ta‘wīd). Pembacaan yang 
dilakukan berulang kali dengan penuh penghayatan membentuk 
pola perilaku baru, menggantikan kecenderungan negatif dengan 
sikap sabar, lembut, dan penuh kasih. Menurut (Huda, 2023), 
proses habituasi spiritual ini mempercepat pembentukan akhlak al-
karīmah karena menyentuh wilayah bawah sadar (subconscious) 
pelaku, bukan hanya kesadarannya. 

Selain itu, unsur musikalitas dan keindahan bahasa dalam 
Sittudduror juga berkontribusi pada penguatan spiritualitas remaja. 

Keindahan estetisnya menciptakan dzauq rūḥī (selera spiritual) yang 
halus, membuat pembacanya menikmati kehadiran ruhani yang 
damai. Menurut (Badri, 2021), estetika spiritual semacam ini 
memegang peran penting dalam membentuk keseimbangan antara 
rasionalitas dan spiritualitas dalam pendidikan Islam modern. 

Hadis berikut menunjukkan hubungan antara dzikir, cinta 
kepada Nabi, dan pengaruh spiritual yang menenangkan: 

َِ مَثلََُ رَبَّهُ، يذَْكرَُُ لَاَ وَالَّذِي رَبَّهَُ يذَْكرَُُ الَّذِي مَثلََُ»: النَّبيَُِّ قَالََ وَالْمَي ِتَِ الْحَي  » 
“Perumpamaan orang yang berdzikir kepada Tuhannya dengan 

orang yang tidak berdzikir adalah seperti orang hidup dengan orang mati.” 
(HR. al-Bukhari No. 6407) 

Dengan demikian, Sittudduror bukan hanya instrumen 
pujian kepada Rasul, tetapi juga media dzikir yang menghidupkan 
hati remaja dari kematian spiritual akibat kelalaian dan pengaruh 
duniawi. 



729 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Dari aspek sosiologis, Maulid Simtudduror menjadi sarana 
pembinaan moral preventif di kalangan remaja modern yang rentan 
terhadap arus globalisasi dan krisis nilai. Melalui penghayatan nilai-
nilai mahabbah dan tazkiyah, remaja diajak meneladani sirah 
nabawiyyah secara kontekstual — memahami perjuangan Rasul 
sebagai teladan moral dan sosial di tengah tantangan zaman. 

Pada akhirnya, nilai-nilai spiritual yang terhimpun dalam 

Sittudduror — seperti mahabbah, tazkiyah al-nafs, ta‘ẓīm, dan haya’ — 
menjadi dasar pembentukan akhlak mulia yang berkelanjutan. 
Melalui cinta kepada Rasul, seseorang termotivasi untuk 
memperbaiki perilaku; melalui penyucian jiwa, ia membersihkan 
niat dan hati; dan melalui penghayatan doa, ia menghidupkan 
kembali semangat spiritual yang mendalam. 

Proses ini menggambarkan apa yang disebut oleh al-
Ghazali sebagai “al-akhlāq al-mahmūdah” — sifat-sifat terpuji yang 
menjadi buah dari ibadah dan zikir. Dalam konteks modern, 
Sittudduror berfungsi sebagai bentuk spiritual literacy (melek spiritual), 
mengajarkan bahwa kecerdasan spiritual harus berjalan seiring 
dengan kecerdasan moral dan sosial (Fuad, 2019). 

Dengan demikian, nilai-nilai spiritual Sittudduror 
membentuk kesatuan holistik antara dimensi vertikal (ta‘alluq billāh) 

dan horizontal (ta‘āṭuf ma‘a al-nās). Melalui pembacaan yang penuh 
penghayatan, remaja dan umat Islam secara umum menemukan 
keseimbangan antara cinta, kesadaran diri, dan tanggung jawab 
sosial. 

Hadis Nabi yang diriwayatkan oleh Imam Muslim 
menegaskan puncak hubungan ini: 

أحََبََّ مَنَْ مَعََ الْمَرْءَُ  
“Seseorang akan bersama dengan orang yang ia cintai.” (HR. 

Muslim No. 2640) 
Hadis ini memberikan motivasi spiritual mendalam: cinta 

sejati kepada Rasulullah bukan hanya ucapan lisan, tetapi realitas 
eksistensial yang menentukan kedekatan di akhirat. Maka, 
pembacaan Sittudduror yang lahir dari cinta dan kerinduan sejati 
adalah wujud nyata dari usaha menuju kedekatan tersebut. 



730 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Oleh karena itu, Sittudduror memiliki peran ganda: sebagai 
ritual penghubung vertikal antara manusia dan Rasulullah, serta 
sebagai sarana pendidikan akhlak horizontal bagi sesama manusia.  
PENUTUP 

Majelis Taklim Berkah Sekumpul merupakan lembaga 
keagamaan yang tumbuh dari tradisi sanad ilmu ulama Banjar dan 
dikembangkan oleh Al-Ustadz Arbanik sejak tahun 2012 di Desa 
Lubuk Bayas. Majelis ini bukan hanya menjadi pusat kegiatan 
shalawat dan pengajian, tetapi juga pusat pembinaan spiritual dan 
sosial masyarakat. Perkembangan majelis, pembangunan pondok 
baru, serta keberhasilan menghidupkan tradisi keagamaan Banjar 
di tanah Sumatra Utara menunjukkan peran besar majelis ini dalam 
menjaga kesinambungan nilai-nilai Islam yang damai, penuh cinta 
Rasul, dan berlandaskan sanad keilmuan yang kuat. Meskipun 
mendapat tantangan, Majelis Taklim Berkah Sekumpul tetap solid 
berkat dukungan jamaah dan keteguhan pemimpinnya. 

Simṭu al-Durar karya al-Habib Ali al-Habsyi merupakan 
teks maulid yang sarat nilai spiritual, estetika bahasa, dan makna 
sufistik yang mendalam. Bait-baitnya mengandung seruan cinta, 
kerinduan, dan pengharapan syafaat kepada Nabi Muhammad 
SAW, serta menegaskan dasar syariat melalui ayat dan hadis. 
Keindahan retorika, repetisi shalawat, dan simbol-simbol spiritual 
menjadikan Simtudduror sebagai teks yang bukan hanya dibaca, 
tetapi dihayati sebagai media penyucian hati, penguatan cinta 
kepada Rasul, dan pembinaan moral. Dalam masyarakat 
Nusantara, Simtudduror berkembang menjadi tradisi keagamaan 
yang memadukan seni, dzikir, dan spiritualitas kolektif, sehingga 
tetap relevan lintas generasi. 

Nilai spiritual utama dalam shalawat Sittudduror adalah 
mahabbah (cinta kepada Rasul) dan tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa). 
Pembacaan shalawat tidak hanya menumbuhkan ketenangan batin, 
tetapi juga menjadi sarana pendidikan akhlak, terapi psikologis, dan 
penguatan karakter. Mahabbah kepada Rasul mendorong 
penghayatan akhlak Nabi, sedangkan tazkiyah menuntun 
pembacanya menuju hati yang bersih dan tenang. Secara sosial, 



731 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

tradisi Sittudduror membentuk solidaritas spiritual dan identitas 
religius kolektif. Secara sufistik, ia menjadi jalan menuju kedekatan 
dengan Allah melalui cinta kepada Nabi, sehingga menjadikan 
tradisi ini sebagai instrumen penting dalam membangun 
keseimbangan spiritual, emosional, dan moral dalam kehidupan 
modern. 



732 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alatas, S. F. (2013). Contemporary Islamic Discourse in Southeast Asia. 
Routledge. 

Aini, N. (2022). Nilai-nilai spiritual dalam pembacaan shalawat 
Nabi di kalangan masyarakat urban. Jurnal Ilmu Keislaman 
dan Sosial, 14(2), 115–132. 

Ahmad ibn Ḥanbal. (1995). Musnad al-Imām Ahmad ibn Ḥanbal. 

Cairo: Dār al-Ḥadīth. 
al-Bukhari, M. I. (1997). Sahih al-Bukhari. Dar al-Salam. 
al-Haddad, A. bin T. (1971). Tārīkh al-‘Alawiyyīn. Dār al-Fikr. 

al-Kaf, ʿUmar bin Segaf. (1922). Sirah al-Ḥabīb ʿAlī al-Ḥabsyī. Dār 
al-Faqih. 

al-Tirmidhi, M. I. (1999). Sunan al-Tirmidhi. Dar al-Salam. 
Arbanik. (2025). Wawancara. 
Azra, A. (1994). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan 

Nusantara Abad XVII–XVIII. Kencana. 
Badri, M. (2021). Estetika spiritual dalam tradisi maulid dan 

pengaruhnya terhadap keseimbangan jiwa Muslim modern. 
Jurnal Tasawuf dan Psikoterapi Islam, 7(1), 45–67. 

Damanik, N. (2020). AGAMA DAN NILAI SPRITUALITAS. 
STUDIA SOSIA RELIGIA, 5(2), 47–60. 
http://dx.doi.org/10.51900/ssr.v5i2.14624   

Departemen Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan 
Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an, Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Feener, R. M. (2010). Notes towards the history of the maulid 
literature in the Malay world. Archipel, 79(1), 7–28. 
https://doi.org/10.4000/archipel.408 

Fuad, A. (2019). Dimensi sosial dzikir dan pembentukan kesadaran 
spiritual kolektif dalam masyarakat Islam tradisional. Jurnal 
Sosiologi Agama, 11(1), 25–44. 

Harun, S. (2021). Maulid Simtudduror dan dinamika sosial 
keagamaan di Nusantara. Jurnal Al-Adabiyah, 19(1), 67–85. 

http://dx.doi.org/10.51900/ssr.v5i2.14624
https://doi.org/10.4000/archipel.408


733 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Hasyim, M., & Fadillah, R. (2022). The function of shalawat ritual 
in building spiritual resilience. Journal of Islamic Studies, 7(2), 
133–147. https://doi.org/10.24042/jis.v7i2.9478 

Hidayat, A. (2023). Maulid Simtudduror sebagai media pembinaan 
akhlak remaja. Jurnal Al-Mubarak, 8(2), 77–90. 
https://doi.org/10.24042/jam.v8i2.10412 

Ismail, F. (2021). Epistemologi zikir dan shalawat dalam 
pembentukan kesadaran spiritual Islam. Jurnal Ushuluddin 
dan Filsafat Islam, 9(2), 145–167. 

Lail, N., & Mawardi, R. (2024). Tazkiyah al-nafs dalam praktik 
dzikir jama’i: Kajian fenomenologi di majelis shalawat. 
Jurnal Psikologi dan Agama, 16(1), 73–92. 

Maulana, R. (2022). The role of Simtudduror in emotional 
regulation among youth communities. Islamic Studies Review, 
8(2), 211–228. https://doi.org/10.24042/isr.v8i2.9211 

Mubarok, M. (2021). Balaghah and linguistic aesthetics in Habib 
Ali al-Habsyi’s Simtudduror. Arabica Journal of Arabic 
Studies, 4(1), 25–40. 
https://doi.org/10.24042/ajas.v4i1.8642 

Muslim, I. (2000). Sahih Muslim. Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi. 

Nasution, F. (2022). Estetika bahasa Arab dalam Simṭu al-Durar. 
Arabica: Journal of Arabic Studies, 4(1), 25–40. 

Nurbaya, S. (2024). The psychological impacts of Simtudduror 
recitation on Muslim well-being. Psychology of Spiritual 
Religion, 5(1), 45–63. 
https://doi.org/10.24042/psr.v5i1.10223 

Prasanti, D. (2018). Penggunaan Media Komunisasi Bagi Remaja 
Perempuan dalam Pencarian Informasi Kesehatan. Jurnal 
Lontar, 6(1), 16-22. 

 
Prayogo, A. (2024). Competing for Spiritual Authority in Majelis 

Sholawat Al-Banjari (MSB) in Serdang Bedagai. Jurnal Studi 
Agama Dan Masyarakat, 20(2), 121–132. 
https://doi.org/10.23971/jsam.v20i2.9053 

https://doi.org/10.24042/jam.v8i2.10412
https://doi.org/10.24042/psr.v5i1.10223
https://doi.org/10.23971/jsam.v20i2.9053


734 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898                  Robi Sabuki & Nurliana Damanik 

 

Putra, A., Rahman, S., & Mulyadi, T. (2023). Efek psikologis 
majelis shalawat terhadap kesejahteraan mental remaja 
Muslim. Jurnal Psikologi Spiritual, 10(2), 155–178. 

Qodir, Z. (2022). The revival of maulid in urban Muslim 
communities. Al-Jami’ah Journal of Islamic Studies, 9(1), 55–
70. https://doi.org/10.24042/ajis.v9i1.8943 

Rahmah, N. (2024). Emotional religiosity in contemporary 
Simtudduror recitations. Journal of Islamic Civilization Studies, 
6(1), 18–33. https://doi.org/10.24090/jics.v6i1.6203 

Rahmi, A., Riza, F., Muary, R., & Jailani, M. (2025). Majelis Sholawat 
Al-Banjari: Etno-Religius dan Identitas Urang Banjar Perantauan 
Di Serdang Bedagai. https://ejournal.as-
salam.org/index.php/assalam 

Syafitri, D., & Munir, A. (2021). Majelis shalawat as a medium for 
social empathy. Journal of Islamic Humanities, 10(2), 201–215. 
https://doi.org/10.24014/jish.v10i2.15387 

Syamsuddin, L. (2023). The role of Simtudduror in emotional well-
being. Spiritual Journal Forum, 4(2), 98–115. 
https://doi.org/10.24042/sjf.v4i2.9112 

Ulumiyah, S., & Istikomah, N. (2023). Dzikir dan shalawat sebagai 
terapi spiritual pada gangguan kecemasan remaja. Jurnal 
Kesehatan Mental Islam, 5(1), 60–79. 

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer. 
Yusuf, M. (2020a). Shalawat dalam tradisi Simtudduror: Analisis 

semiotik pada majelis maulid di Indonesia. Jurnal 
Ushuluddin, 28(2), 145–160. 

Yusuf, M. (2020b). Shalawat dalam tradisi Simtudduror: Analisis 
semiotik pada majelis maulid di Indonesia. Jurnal 
Ushuluddin, 28(2), 145–160. 

Yusof, N. H., & Mahmud, W. (2024). Majelis shalawat sebagai 
mekanisme spiritual coping: Studi empiris pada mahasiswa 
Muslim Malaysia. Journal of Islamic Psychology, 8(3), 205–
227. 

  
 

https://doi.org/10.24042/sjf.v4i2.9112

