702

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan

Kemasyarakatan
Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
E-ISSN: 2715-5420

Implementasi Shalawat Simtud Duror
dalam Meningkatkan Kehidupan Spritual
Jamaah di Majelis Taklim Berkah
Sekumpul Studi kasus hadis

Robi Sabuki", Nurliana Damanik?

"2 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Medan, Indonesia
robisabukid(@gmail.com

Keywords : Abstract

Shalawat — Simtud ~ This study examines the practice of reciting Shalawat Simtudduror
duror; and the role of Majelis Taklim Berkah Sekumpul in _fostering the
Berkah  Sekumpnl  spiritual and social development of the community in Lubuk Bayas
Assembly; Village, Serdang Bedagai. Established in 2012 under the
Spirituality; leadership of Al-Ustadzy Arbanik, the majelis has grown into a
Mababbah; center of Islamic learning grounded in an unbroken chain of

Tazkiyah al-Nafs  scholarly transmission (sanad) linked to Banjar ulama and Abah
Gurn Sekumpul. Using a descriptive qualitative approach throngh
observation and interviews with 17 regular participants, the research
reveals that the majelis conducts various religions activities,
including the recitation of Simtudduror, study circles on figh, creed,
and Sufism, as well as religions education for children. The tradition
of reciting Simtudduror serves as a powerful spiritual, emotional,
and social instrument that cultivates values of mababbab (love for
the Prophet) and tazkiyah al-nafs (purification of the soul). Its
poetic and deeply meaningful verses strengthen inner peace, social
cobesion, and the internalization of prophetic ethics among the
congregation. The study concludes that Majelis Taklim Berkah
Sekumpul not only preserves shalawat traditions and scholarly
lineage but also functions as a space for spiritual development, moral
education, and the reinforcement of the community’s religions

identity.

Kata Kunci : Abstrak

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik


https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:robisabuki4@gmail.com

703

Shalawat — Simtnd — Penelitian — ini  mengkaji  praktik  pembacaan  Shalawat
duror; Simtudduror serta peran Majelis Taklimr Berkah Sekumpnl
Majelis — Taklim ~ dalam pembinaan spiritual dan sosial masyarakat di Desa Lubuk
Berkalh  Sekumpul; — Bayas, Serdang Bedagai. Berdiri sejak 2012 di bawabh pimpinan
Spiritualitas; Al-Ustady Arbanik, majelis ini berkembang menjadi pusat
Mahabbab; dakwab yang berlandaskan sanad keilmnan tersambung kepada
Tazkiyah al-Nafs ~ wlama  Banjar —dan  Ababh  Guru  Sekumpul.  Penelitian
menggunakan pendekatan Rualitatif deskriptif melalui observasi
dan wawancara terbadap sejumlah responden jamaakh rutin. Hasil
penelitian menunjukkan babwa majelis menjalankan berbagai
kegiatan Reagamaan seperti pembacaan Simtudduror, pengajian
figib—tanhid—tasawnf, serta pendidikan diniyabh bagi anak-anak.
Tradisi  pembacaan  Simtudduror memiliki  fungsi spiritnal,
emosional, dan sosial yang kuat, menanamkan nilai mababbab
(cinta kepada Nabi) dan tazkiyah al-nafs (penyucian jiva). Bait-
bait  Simtudduror yang sarat estetika dan makna  turut
memperkuat ketenangan batin, ikatan sosial, serta internalisasi
akblak nabawi dalam diri jamaah. Penelitian ini menyimpullean
babwa  Majelis  Taklim Berkalh — Sekumpul  tidak  hanya
melestarikan tradisi shalawat dan sanad keilmnan, tetapi juga
berperan sebagai ruang pembinaan spiritual, pendidikan akblafk,

dan penguatan identitas keagamaan masyarakat.

Article History :  Received : Accepted :
01 Oktober 2025 25 Desember 2025

PENDAHULUAN

Template ini merupakan panduan bagi penulis dalam
mempersiapkan naskahnya. Editor sangat mengharapkan agar
naskah yang dikirim sesuai dengan template ini.

Majelis taklim merupakan salah satu ruang penting dalam
pembinaan keagamaan masyarakat Indonesia. D1 berbagai daerah,
majelis taklim berfungsi sebagai sarana transmisi ilmu, dakwah, dan
internalisasi nilai-nilai spiritual melalui kajian kitab klasik, dzikir,
dan pembacaan shalawat. Salah satu majelis yang berkembang
pesat dalam beberapa tahun terakhir adalah Majelis Taklim Berkah
Sekumpul yang berdiri pada tahun 2012 di Desa Lubuk Bayas,
Kabupaten Serdang Bedagai, Sumatra Utara.

Majelis ini dipimpin oleh Al-Ustadz Arbanik, seorang guru

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



704

yang memiliki sanad keilmuan tersambung kepada para ulama
Banjar dan Abah Guru Sekumpul (Syaikh Muhammad Zaini bin
Abdul Ghani). Sanad ini memberi legitimasi tinggi terhadap tradisi
keagamaan yang diamalkan di dalam majelis tersebut (Prayogo,
2024) Salah satu amalan utama di majelis ini adalah pembacaan
Shalawat Simtudduror, karya al-Habib Ali bin Muhammad al-
Habsyi yang sangat populer di dunia Islam, termasuk Indonesia.

Pembacaan Simtudduror bukan hanya ritual seremonial,
tetapl sarana pembinaan spiritual, penguatan kecintaan kepada
Nabi Muhammad, serta media internalisasi nilai-nilai akhlak bagi
jamaah (Harun, 2021). Tradisi pembacaan shalawat dalam
masyarakat Nusantara juga terbukti memiliki dimensi sosial,
psikologis, dan edukatif yang kuat, seperti peningkatan ketenangan
batin, empati sosial, dan keterikatan religius dalam komunitas
(Maulana, 2022).

Majelis Taklim Berkah Sekumpul juga mengalami
perkembangan signifikan dalam jumlah jamaah sehingga saat ini
sedang membangun pondok baru untuk menampung kegiatan
pengajian, pembacaan shalawat, dan pendidikan santri.
Perkembangan ini menunjukkan tingginya minat masyarakat
terhadap kegiatan spiritual berbasis tradisi ulama terdahulu yang
diwariskan melalui sanad keilmuan .

Dalam konteks keagamaan Nusantara, tradisi Simtudduror
yang dipraktikkan oleh majelis ini merupakan bagian dari /ving
tradition, yaitu tradisi keagamaan yang terus hidup dan berkembang
sesuai kebutuhan masyarakat (Azra, 1994; Woodward, 2011).
Dengan demikian, penting untuk mengkaji bagaimana praktik
pembacaan shalawat dan sistem pembinaan keislaman di Majelis
Taklim Berkah Sekumpul memberikan dampak spiritual, sosial,
dan edukatif bagi jamaahnya.

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini
merumuskan beberapa pertanyaan, yakni bagaimana Biografi
Majelis Taklim Berkah Sekumpul; bagaimana bentuk kegiatan
keagamaan  terutama pembacaan  Shalawat  Simtudduror;
bagaimana nilai-nilai spiritual dalam Simtudduror dipahami dan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



705

dihayati; serta bagaimana peran majelis dalam pembinaan spiritual,
sosial, dan keagamaan masyarakat.

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan sejarah dan
perkembangan majelis dan tradisi keagamaan yang dilaksanakan,
menalisis Teks Shalaawat Szztud duror dan kaidahnya juga nilai-nilai
spiritual dalam Simtudduror, serta menjelaskan kontribusi majelis
dalam membentuk spiritualitas dan karakter keagamaan jamaah.

Berbagai penelitian terdahulu menunjukkan bahwa
pembacaan maulid dan shalawat memiliki peran penting dalam
pembinaan akhlak dan spiritualitas(Azra, 1994). menekankan peran
jaringan ulama dan tradisi tarekat dalam penyebaran maulid di
Nusantara. (Harun, 2021) menemukan bahwa pembacaan
Simtudduror menciptakan ikatan emosional antara jamaah dan
Nabi melalui estetika bahasa, sedangkan (Maulana, 2022)
menunjukkan pengaruhnya terhadap kesejahteraan psikologis.
(Yusuf, 2020a) melalui pendekatan semiotik menjelaskan bahwa
repetisi shalawat memperkuat hubungan spiritual manusia dengan
Nabi. Meski demikian, kajian mengenai implementasi Simtudduror
dalam konteks majelis lokal seperti Majelis Taklim Berkah
Sekumpul masih terbatas, sehingga penelitian ini hadir untuk
mengisi kekosongan tersebut.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
Implementasi Hadis Sholawat Simtud Duror Dalam Meningkatkan
nilai Spiritual Jamaah di Majelis Taklim Berkah Sekumpul Dusun
IV Lubuk Bayas. untuk tercapainya tujuan penelitian tersebut,
Peneliti menggunakan jenis penelitian lapangan (field research)
dengan pendekatan metode kualitatif deskriptif, yaitu metode
penelitian yang sering di sebut metode penelitian naturalistik
karena penelitiannya dilakukan pada kondisi yang alamiah (Natural
Setting) di sebut sebagai metode kualitatif, karena data yang
terkumpul dan analisisnya lebih bersipat kualitatif. Sedangkan
menurut sugiyono metode penelitian kualitatif merupakan suatu
penelitian yang di gunakan untuk meneliti pada objek yang alamiah

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



706

di mana peneliti sebagai instrumen kunci, teknik pengumpulan data
dilakukan secara gabungan, analisi data bersifat induktif, dan hasil
penelitian  kualitatif lebih menenkankan makna dari pada
generalisasi(Prasanti, 2018).

Peneliti menggunakan pendekatan kualitatif melalui
observasi, wawancara, kepada responden yang pernah serta rutin
dalam mengikuti acara pembacaan sholawat simtuddurur di Majelis
Taklim Berkah Sekumpul. Desain penelitian ini adalah observasi
dan wawancara sebagai alat pengumpulan data. wawancara terdiri
dari beberapa bagian, mencakup paertanyaan mengenai demografi
responden, pengalaman spritual selama mengikuti rutinan
pembacaan sholawat simtudduror, serta dampak psikologis yang di
rasakan setelah mengikuti acara pembacaan sholawat simtudduror.
Dampak ialah suatu pengaruh yang kuat mendatangkan akibat yang
baik negatif maupun positif. populasi penelitian ini adalah
(masyarakat) jama’ah Majelis Taklim Berkah Sekumpul yang
menghadiri pembacaan sholawat simtudduror. dan sampel di ambil
dari Sejumlah jama’ah responden yang bersedia berpartisipasi.
Pengumpulan data dilakukan dengan observasi, wawancara,
kepada responden setelah acara pembacaan sholawat simtudduror
di Majelis Taklim Berkah Sekumpul,serta berkunjung kerumah-
rumah jamaah.

Peneliti menjelaskan tujuan penelitian dan meminta
responden dapat menjawab wawancara dengan jujur, yang di
rancang dalam bentuk pertanyaan terbuka dan tertutup untuk
memudahkan peneliti dalam menganalisis data. Data yang sudah
terkumpul kemudian di analisis secara deskriptif untuk
mengukur/mengetahui tren dan pola dalam responden, dengan
analisis statistik di gunakan untuk mengevaluasi hubungan antara
variabel-variabel yang di telitii. Hasil analisis akan di sajikan dalam
bentuk tabel, grafik dan narasi yang memudahkan pemahaman.
Penelitian ini juga memperhatikan nilai aspek etika dengan
mendapatkan persetujuan dari responden sebelum mewawancarai
dalam mengumpulkan data, menjamin kerahasiaan dan anonimitas
informasi, serta memberikan kebebasan kepada responden untuk

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



707

tidak berpartisipasi jika merasa tidak nyaman dalam wawancara
yang di tujukan kepada responden.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Majelis Taklim Berkah Sekumpul

Majelis Taklim Berkah Sekumpul berdiri pada tahun 2012
di Desa Lubuk Bayas Dusun IV, Kabupaten Serdang Bedagali,
Kecamatan Perbaungan, Provinsi Sumatra Utara. Majelis ini
dipimpin oleh Al-Ustadz Arbanik. Majelis Taklim Berkah
Sekumpul saat ini sedang dalam masa pembangunan pondok baru
yang terletak tidak jauh dari pondok lama. Pembangunan pondok
baru dilakukan karena tempat lama yang berada di rumah pimpinan
majelis sudah tidak mampu lagi menampung jamaah yang semakin
banyak dalam kegiatan pembacaan Sholawat Simtudduror. Oleh
sebab itu, pimpinan majelis dan para jamaah berinisiatif
membangun tempat yang lebih besar agar jamaah merasa nyaman
dalam mengikuti kegiatan keagamaan. Jika pembangunan pondok
ini telah selesai, rencananya akan digunakan pula sebagai tempat
pembinaan para santri.(Arbanik, 2025)

Di dalam Majelis Taklim Berkah Sekumpul yang dipimpin
oleh Al-Ustadz Arbanik terdapat berbagai kegiatan rutin. Pada
malam Minggu diadakan pembacaan Sholawat Simtudduror setelah
salat Isya, dimulai dengan pembacaan tawassul oleh pimpinan
majelis. Pembacaan sholawat tidak hanya dilakukan di markas
majelis, tetapi juga di rumah-rumah masyarakat yang berhajat,
seperti acara haul orang tua, pernikahan, penabalan nama anak,
kesembuhan dari sakit, serta peringatan Maulid Nabi Muhammad
SAW. Selain itu, setiap Minggu pagi juga diadakan pengajian ibu-
ibu, malam Selasa diisi dengan pembacaan Sholawat Burdah, dan
malam Kamis dilaksanakan pengajian fiqih, tauhid, serta tasawuf
dengan kitab S#yarus Salikin karya Syekh Abdus Samad al-Palimbani
dan kitab ‘Agaidul Iman. Kegiatan-kegiatan tersebut berjalan secara
rutin dan menjadi wadah pembinaan keagamaan bagi masyarakat
sekitar.

Dalam ajaran Majelis Taklim Berkah Sekumpul, sanad

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



708

keilmuan menjadi dasar utama setiap amalan. Ustadz Arbanik
memperoleh ijazah dan sanad keilmuan dari para guru di Pondok
Pesantren Darussalam Martapura, Kalimantan Selatan, tempat
beliau menuntut ilmu agama selama lebih dari sepuluh tahun.
Selama di Martapura, beliau belajar langsung kepada para guru yang
merupakan murid Abah Guru Sekumpul (Syaikh Muhammad Zaini
bin Abdul Ghani), ulama besar yang sangat dihormati di
Kalimantan Selatan. Dari para guru seperti Guru Muhsin, Guru
Munawar, Guru Muas, dan Guru Syukri, beliau menerima ijazah
Tarekat Sammaniyah serta amalan Sholawat Simtudduror. Sanad
keilmuan ini menjadi bukti bahwa amalan yang diajarkan di Majelis
Taklim Berkah Sekumpul bersambung hingga kepada Abah Guru
Sekumpul dan lebih jauh lagi kepada Syaikh Muhammad Arsyad al-
Banjari (Datuk Kelampayan), tokoh besar penyebar Islam di
Kalimantan.(Prayogo, 2024)

Keterhubungan ini juga menjelaskan bahwa pengajaran
Maulid Simtudduror yang dibawa Ustadz Arbanik merupakan
bagian dari warisan keilmuan Banjar yang telah berkembang sejak
lama. Pengajian dan pembacaan Maulid ini pada awalnya dilakukan
secara tertutup sesuai amanah gurunya, lalu berkembang menjadi
kegiatan terbuka yang semakin dikenal luas. Dengan sanad dan
1jazah yang jelas, amalan di Majelis Taklim Berkah Sekumpul diakui
sah dan memiliki legitimasi spiritual dari jalur Abah Guru
Sekumpul. Karena itu, ajaran yang beliau bawa bukan ajaran baru,
melainkan kelanjutan dari tradisi keilmuan tarekat yang telah
diwariskan melalui jalur ulama Kalimantan Selatan. (Prayogo, 2024)

Berdasarkan hasil observasi dan wawancara yang dilakukan
di Desa Lubuk Bayas, diperoleh temuan bahwa kegiatan
pembacaan Sholawat Simtudduror memberikan pengaruh yang
cukup berarti terhadap kondisi emosional dan spiritual masyarakat.
Secara umum, kegiatan tersebut dipersepsikan mampu
menghadirkan ~ ketenangan hati, ketenteraman jiwa, serta
memberikan suasana batin yang lebih damai melalui lantunan
sholawat dan dzikir yang dibaca selama acara berlangsung.

Suasana pelaksanaan acara juga digambarkan sebagai

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



709

momen yang khusyuk dan sarat dengan nuansa spiritual Islami.
Kondisi tersebut berkontribusi dalam meningkatkan kedekatan
peserta kepada Allah SWT dan memperkuat kecintaan mereka
terhadap Nabi Muhammad SAW. Dampak positif yang dirasakan
meliputi meningkatnya kesabaran, fokus, serta kemampuan dalam
mengendalikan diri  ketika menghadapi aktivitas sehari-hari.
Sebelum mengikuti kegiatan secara rutin, sebagian masyarakat
mengaku lebih sering mengalami kegelisahan, kesulitan
mengontrol emosi, serta kecenderungan melakukan tindakan yang
tidak sejalan dengan ajaran agama.

Meskipun demikian, terdapat pula sebagian kecil
masyarakat yang memiliki pandangan berbeda. Ada yang
menyatakan bahwa pembacaan Sholawat Siwtudduror tidak
memberikan perubahan signifikan terhadap ketenangan batin.
Sebagian lain berpendapat bahwa praktik sholawat tidak harus
dilaksanakan secara berjamaah. Bahkan terdapat pihak yang
menilai kegiatan yang dilaksanakan oleh Majelis Taklim Berkah
Sekumpul  sebagai ajaran  yang menyimpang, sehingga
memunculkan upaya penolakan terhadap pimpinan majelis, Al-
Ustadz Arbanik. Penilaian tersebut umumnya muncul karena
praktik amalan ini dianggap baru dan belum dikenal luas di
lingkungan masyarakat Serdang Bedagai, terutama di Desa Lubuk
Bayas.

Di Desa Lubuk Bayas, Kecamatan Perbaungan, Kabupaten
Serdang Bedagai, terdapat sebuah lembaga keagamaan bernama
Majelis Taklim Berkah Sekumpul yang dipimpin oleh Al-Ustadz
Arbanik. Majelis ini memiliki berbagai kegiatan rutin yang
berfungsi sebagai sarana pembinaan spiritual, pengamalan ajaran
Islam, serta pendidikan keagamaan bagi masyarakat setempat.
Kegiatan utama yang dilaksanakan setiap malam Minggu adalah
pembacaan Sholawat Simtudduror yang dimulai setelah salat Isya’,
diawali dengan pembacaan tawassul oleh pimpinan majelis,
kemudian dilanjutkan dengan pembacaan sholawat secara
berjamaah. Pembacaan Sholawat Simtudduror tidak hanya
dilaksanakan di markas majelis, tetapi juga di rumah-rumah

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



710

masyarakat yang memiliki hajat tertentu, seperti peringatan haul
orang tua, acara pernikahan, ulang tahun, penabalan nama anak,
syukuran kesembuhan, dan terutama pada peringatan Maulid Nabi
Muhammad SAW, yang menjadi kegiatan puncak dalam tradisi
sholawat majelis ini.

Selain  kegiatan tersebut, setiap hari Minggu pagi
diselenggarakan pengajian khusus bagi ibu-ibu yang dipimpin
langsung oleh Al-Ustadz Arbanik. Pengajian ini bertujuan untuk
memperdalam pengetahuan agama para jamaah perempuan serta
memperkuat peran mereka dalam kehidupan sosial dan keagamaan.
Pada malam Selasa, diadakan pula kegiatan pembacaan Sholawat
Burdah yang dilakukan baik di markas majelis maupun di rumah-
rumah jamaah, sedangkan pada malam Kamis dilaksanakan
pengajian kitab klasik yang berfokus pada kajian fikih, tauhid, dan
tasawuf. Beberapa kitab yang dijadikan rujukan dalam pengajian ini
antara lain S7yarus Salikin karya Syekh Abdus Samad al-Palimbangi,
‘Aqo’idul Iman, dan Tagriratus Sadidab.

Tidak hanya berfokus pada kegiatan keagamaan bagi orang
dewasa, Majelis Taklim Berkah Sekumpul juga memiliki Madrasah
Diniyah Awaliyah (MDA) yang diperuntukkan bagi anak-anak yang
ingin belajar ilmu agama. Melalui lembaga pendidikan ini, anak-
anak diajarkan dasar-dasar Islam seperti pembacaan Al-Qur’an,
fikih dasar, akidah, dan adab Islami. Dengan demikian, Majelis
Taklim Berkah Sekumpul berperan penting sebagai pusat kegiatan
keagamaan dan pendidikan Islam di Desa Lubuk Bayas, yang tidak
hanya memperkuat nilai-nilai spiritual masyarakat, tetapi juga
menjaga kesinambungan tradisi keagamaan yang diwariskan dari
para ulama terdahulu.

Para jamaah majelis tidak hanya mengamalkan Sholawat
Simtudduror, tetapi juga Sholawat Jibril, Sholawat Fatih, Sholawat
Nariyah, dan Sholawat Burdah, yang semuanya diijjazahkan oleh
Ustadz Arbanik kepada jamaah yang ingin mengamalkannya.
Beberapa jamaah bahkan menjadikan sholawat tersebut sebagai
amalan rutin harian, dengan jumlah bacaan yang disesuaikan
kemampuan masing-masing — ada yang 100, 300, 500, bahkan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



711

hingga 5000 kali dalam sehari.

Dalam merintis majelis ini, Ustadz Arbanik tidak lepas dari
tantangan. Banyak fitnah dan tuduhan yang datang, terutama dari
pihak-pihak yang belum memahami ajaran Maulid Simtudduror.
Ada yang menuduhnya membawa ajaran sesat dan bahkan
menghalangi kegiatan majelis dengan menutup lahan yang biasa
digunakan untuk acara besar seperti haul Abah Guru Sekumpul.
Namun, beliau tetap sabar dan tidak berhenti berdakwah. Dengan
dukungan jamaah yang setia, majelis terus berkembang dan dikenal
luas di masyarakat Serdang Bedagai.

Salah satu kisah yang menarik adalah perjalanan dua orang
jamaah Majelis Taklim Berkah Sekumpul yang viral di media sosial.
Keduanya melakukan perjalanan dari Medan ke Kalimantan
Selatan menggunakan sepeda untuk menghadiri Haul Abah Guru
Sekumpul ke-20. Perjalanan selama enam belas hingga delapan
belas hari itu dilakukan dengan tekad kuat dan niat tulus. Kisah
tersebut menjadi simbol kecintaan jamaah terhadap Abah Guru
Sekumpul dan terhadap amalan Sholawat Simtudduror yang
mereka pelajari dari majelis ini.

Majelis Taklim Berkah Sekumpul tidak hanya menjadi
tempat pengajian dan pembacaan sholawat, tetapi juga menjadi
wadah pembinaan spiritual dan sosial masyarakat. Tradisi ini
merupakan kelanjutan dari nilai-nilai keagamaan masyarakat Banjar
yang telah lama hidup di Serdang Bedagai, di mana pembacaan
sholawat dan Maulid Nabi menjadi sarana memperkuat rasa cinta
kepada Rasulullah SAW. Melalui kegiatan ini, Ustadz Arbanik
berhasil memadukan nilai-nilai  keislaman Banjar dengan
masyarakat setempat, menjadikan majelis ini sebagai simbol
akulturasi budaya dan spiritualitas Islam yang damai.(Rahmi et al.,
2025)

Majelis Taklim Berkah Sekumpul kini juga aktif
menggunakan media sosial seperti Facebook, YouTube, dan grup
WhatsApp untuk menyebarkan dakwah. Melalui media ini,
kegiatan pembacaan Sholawat Simtudduror semakin dikenal luas
oleh masyarakat, baik di Serdang Bedagai maupun di luar daerah.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



712

Pondok baru majelis yang kini sudah mencapai tahap akhir dari
pembangunan yang direncanakan akan menjadi tempat
pembelajaran santri serta pusat kegiatan dakwah dan pembinaan
spiritual.

Kini, pembangunan pondok majelis baru telah mencapai
hampir sepenuhnya siap dan direncanakan akan segera ditempati
oleh para santri. Pondok tersebut akan menjadi pusat kegiatan
keagamaan dan tempat pembinaan generasi baru yang berpegang
pada sanad keilmuan yang jelas. Melalui pembacaan sholawat,
pengajian, dan kegiatan sosialnya, Majelis Taklim Berkah Sekumpul
terus menjadi sumber ketenangan spiritual dan bukti nyata
bagaimana ajaran cinta Rasulullah SAW dapat menyatukan
masyarakat dari berbagai latar belakang dengan penuh keberkahan.

Majelis Taklim Berkah Sekumpul menjadi bukti nyata
bahwa dakwah yang berlandaskan sanad keilmuan, cinta Rasulullah
SAW, dan kesabaran dapat diterima masyarakat dengan baik.
Melalui kegiatan sholawat, pengajian, dan amalan yang berpijak
pada tradisi ulama Banjar, majelis ini terus tumbuh menjadi sumber
keberkahan dan ketenangan bagi umat Islam di Serdang Bedagai
dan sekitarnya.

Teks dan Isi Kandungan dari shalawat Simtudduror

Karya maulid Simtu al-Durar fi Akhbar Mawlid Khayr al-
Bashar merupakan salah satu teks pujian keagamaan yang paling
berpengaruh dalam tradisi Islam Nusantara dan dunia Islam secara
umum. Disusun oleh al-Habib ‘Ali bin Muhammad al-Habsyt
(1843-1915 M) di Hadhramaut, Yaman, karya ini tidak hanya
menjadi bacaan maulid, tetapi juga menjadi ekspresi spiritual dan
estetika cinta kepada Nabi Muhammad. Penulisan Simtu al-Durar
terjadi dalam suasana spiritual yang sangat mendalam. Dikisahkan
bahwa al-Habib ‘Al menulisnya setelah mendapat isyarat melalui
mimpi bertemu Rasulullah yang memintanya untuk menulis kisah
maulid dengan bahasa yang lembut dan penuh keindahan (al-Kaf,
1922). Sejak saat itu, kitab ini menjadi warisan utama dalam tradisi
maulid di Yaman, Hijaz, dan kemudian menyebar ke Nusantara
melalui jaringan ulama dan habaib (Azra, 1994).

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



713

Dalam konteks sosial-keagamaan, Simtu al-Durar
memainkan peran penting dalam membentuk tradisi dzikir kolektif
yang memadukan unsur sastra, musik, dan spiritualitas. Pembacaan
maulid ini umumnya dilakukan dalam majelis-majelis dzikir besar
seperti Majelis Rasulullah, Majelis Habib Syech bin Abdul Qadir
Assegaf, dan berbagai tarekat Alawiyyin di Indonesia. Dalam tradisi
ini, teks Simtu al-Durar tidak hanya dibaca, tetapi juga dilagukan
dengan irama yang khas, sehingga mengundang kehadiran rasa
cinta yang mendalam kepada Rasulullah (Harun, 2021; Yusuf,
2020a).

Salah satu bagian paling indah dan sering dibacakan dari
Simtu al-Durar adalah bagian penutupnya yang memuat ajakan
bershalawat dengan penuh kerinduan kepada Nabi. Teks Arabnya
berbunyi sebagai berikut:

W A oA W W
Ll | gk g ke 1 glea

il Jesale JJLU(’L..JJ..AHJS\

daa by 0 adamd Wl
Ll ) el g all s 54 e | 5&..4

el Oaly BN Ny fa U

Lt | gallg il ) ,LA ]

/ o e 5 aile 8 5 s e 2

ey oUW U
AR

Terjemahannya kira-kira berbunyi:

Wahai  orang-orang  yang — mengharapkan  syafaat  darinya,
bershalawatlah — untuknya —dan  ncapkanlah  salam  dengan  pennb
penghormatan.

Ya Allah, limpabkanlah shalawat, salan, dan keberkaban kepada
belian dan kelnarganya.

Wabai orang-orang yang merindukan dapat melihat keindahan
wajahnya,
bershalawatlah untuk belian dan kelnarganya, serta ncapkanlah salam
dengan sempurna.

Wabai siapa saja yang ingin mendapatkan  feselamatan,

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



714

kenmenangan, dan kebahagiaan,
bershalawatlah untuk belian dan ncapkan salam yang penub penghormatan.

Ya Allah, limpabkanlah shalawat, salan, dan keberkaban kepada
belian dan kelnarganya.

Wahai yang dimunliakan, diagungkan, dan diberi kekuatan dengan
afaat
inilah aku yang datang memenubi panggilan itn.

Bagian ini sering menjadi puncak emosional dalam
pembacaan Simtu al-Durar. Ungkapan “3e&5) 4 ¢ A1 50 &3 18
(wahai orang-orang yang mengharap syafaat darinya) merupakan
seruan universal kepada seluruh umat agar menautkan harapan
mereka kepada Nabi Muhammad. Dalam Islam, konsep syafa‘ah
menandakan peran Nabi sebagai perantara kasih sayang Allah
dalam pengampunan dan keselamatan umat manusia (Feener,
2010). ) ,

Kalimat berikutnya “lalid | salus 4lle | la” mengutip ayat
Al-Qur’an (QS. al-Ahzab: 56 sehingga bagian ini mempertemukan
teks sastra dengan teks wahyu secara indah. Ungkapan tersebut
bukan hanya memperkuat dimensi spiritual teks, tetapi juga
menegaskan bahwa pujian kepada Nabi memiliki landasan yang
kokoh. Dalam tradisi kesusastraan Islam, penyisipan ayat ini sering
dijadikan penanda bahwa pujian yang disampaikan bukan sekadar
ekspresi estetis, melainkan bentuk ketaatan yang berpijak pada
perintah ilahi. Dengan demikian, hubungan antara sastra dan
wahyu tampak saling melengkapi, menghadirkan keindahan bahasa
sekaligus kedalaman makna..Para ulama sufi menafsirkan bagian ini
sebagai bentuk tawassul mahabbl — perantara cinta, di mana
seseorang berusaha mendekat kepada Allah melalui kecintaan
kepada Rasulullah (Alatas, 2013). o

Kalimat “dea G35 I (#6540 & &7 menggambarkan
ketinduan ruhani tethadap jamal al-Muhammadi (keindahan
kenabian). Ungkapan ini menekankan bahwa pancaran keindahan
Nabi bukan hanya fisik, tetapi bersifat metafisik, hadir sebagai
cahaya yang menenteramkan jiwa para pencinta. Kerinduan
tersebut juga menunjukkan kedekatan batin yang dibangun melalui

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



715

dzikir, shalawat, dan penghayatan spiritual yang konsisten. Dengan
demikian, ayat ini menghadirkan suasana kontemplatif yang
menghubungkan kecintaan manusia dengan keelokan akhlak Nabi
sebagai manifestasi tertinggi dari keindahan ilahi. Dalam tasawuf,
keindahan Nabi Muhammad bukan hanya fisik, tetapi merupakan
pantulan dari keindahan ilahi yang murni (al-Haddad, 1971).

Bahasa dalam teks ini menggunakan perangkat retorika
Arab klasik yang sarat dengan balaghah (keindahan makna dan
bunyi). Penggunaan repetisi “Salli ‘alaybi wa sallimi taslima’
memiliki efek musikal yang kuat dan berfungsi sebagai bentuk
dzikir kolektif. Setiap pengulangan tidak hanya menegaskan makna
shalawat, tetapi juga menjadi meditasi fonetik — di mana bunyi itu
sendiri membawa kesadaran spiritual (Nasution, 2022).

Al-Habib ‘Al al-Habsyl memadukan dua aspek utama:
ma‘rifah (pengetahuan batin) dan mahabbah (cinta). Dalam setiap
baitnya, ia menuntun pembaca untuk mengenali Nabi sebagai
manifestasi rahmat Allah kepada semesta alam. Dengan demikian,
Simtu al-Durar menjadi cerminan dari tradisi tasawuf al-‘Alawiyyah
yang meneckankan keseimbangan antara ilmu, amal, dan cinta (al-
Haddad, 1971)

Dalam konteks Nusantara, pembacaan teks ini menjadi
simbol perpaduan antara Islam Timur Tengah dan budaya lokal.
Melalui lagu-lagu khas, gerakan hadrah, dan adab majelis,
masyarakat Indonesia menafsirkan Simtu al-Durar dalam konteks
sosialnya sendiri. Ia menjadi sarana ekspresi kolektif cinta umat
kepada Nabi, dan juga menjadi identitas keagamaan yang damai
dan penuh kasih (Azra, 1994; Woodward, 2011).

Tradisi Simtu al-Durar di Indonesia telah mengalami
lokalitas bunyi dan ritme yang khas. Namun, inti maknanya tetap
terjaga, yakni menghidupkan cinta kepada Rasulullah dan
memperkuat hubungan spiritual umat dengan Allah. Dalam
penelitian semiotiknya, Yusuf menjelaskan bahwa setiap repetisi
kalimat shalawat dalam teks berfungsi sebagai simbol kontinuitas
hubungan manusia dengan Rasulullah (Yusuf, 2020b).

Selain nilai spiritualnya, teks Simtu al-Durar juga memiliki

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



716

nilai linguistik yang tinggi. Gaya bahasa al-Habib ‘Ali
mencerminkan kehalusan sastra Arab klasik dengan penggunaan
struktur paralelisme dan anafora. Struktur tersebut membuat teks
ini indah ketika dilagukan, memperlihatkan kesatuan makna antara
bunyi dan pesan.(Nasution, 2022)

Bagian penutup yang dimulai dengan seruan “Faya
Ayyuharrojinn” secara simbolik menandai puncak spiritual dalam
pembacaan maulid. Setelah merenungi kisah kelahiran Nabi dan
mukjizat-mukjizat beliau, umat diajak menutup dengan kerendahan
hati, mengharap syafaat, dan memperbarui janji cinta kepada
beliau. Kalimat “Hd and ana laba” menunjukkan kesadaran
eksistensial seorang hamba — bahwa ia hanya menemukan makna
dirinya melalui syafaat dan kasih sayang Nabi (Alatas, 2013).

Dari sudut pandang Islam, bagian ini mengajarkan konsep
raja’ (pengharapan) dan mahabbah (cinta), dua pilar utama dalam
tasawuf. Dalam setiap lafaz shalawat, tersimpan pengakuan akan
ketergantungan manusia kepada rahmat Allah yang disalurkan
melalui Nabi Muhammad. Oleh karena itu, pembacaan Simtu al-
Durar tidak hanya sebuah ritual, tetapi juga latihan ruhani yang
menanamkan sifat rendah hati, kasih, dan cinta universal (Harun,
2021)).

Sebagai  teks  religius, Simtu al-Durar  berhasil
mempertahankan relevansinya selama lebih dari satu abad. Ia
menjadi jembatan antara teks Arab klasik dan konteks modernitas
umat Islam di berbagai belahan dunia. Di Indonesia, karya ini tidak
hanya dibacakan di masjid dan pesantren, tetapi juga dalam
berbagai acara sosial-keagamaan seperti haul, pernikahan, dan
peringatan hari besar Islam. Hal ini menunjukkan bahwa Simtu al-
Durar telah menjadi bagian dari living tradition Islam Nusantara
(Feener, 2010; Harun, 2021).

Secara keseluruhan, teks Simtu al-Durar dengan bagian
penutupnya yang penuh kerinduan dan pengharapan merupakan
simbol sempurna dari spiritualitas Islam yang lembut dan penuh
cinta. Ja mengajarkan bahwa cinta kepada Nabi Muhammad bukan
sekadar ekspresi emosional, tetapi juga jalan menuju pencerahan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



717

rohani dan keseimbangan batin. Seperti diungkapkan al-Habib ‘All
bin Muhammad al-Habsyi senditi dalam bait terakhirnya, HRAHRV
&’ — sebuah penyerahan total yang menjadi puncak perjalanan
iman seorang pecinta Rasulullah. Shalawat memiliki dasar yang
kuat dalam Al-Qur’an dan hadis. Allah berfirman dalam QS. al-
Ahzab ayat 56: ) ) ) .

) galin s 43ie ) glia 1 glal ) Ll G (i) o ) iy ASiSla g ) )

“Sesungguhnya Allah dan para malaikat-Nya bershalawat
untuk Nabi. Wahai orang-orang yang beriman, bershalawatlah
kamu untuknya dan ucapkanlah salam dengan penghormatan.”

Ayat ini menjadi fondasi utama dari seluruh bentuk
shalawat yang diajarkan oleh Nabi maupun dikembangkan oleh
para ulama setelahnya. Dalam Siwmtu al-Durar, shalawat ini
diekspresikan dalam bait:

el 1 palia adle | slin Aot 4 (3090 g 8

Al e 5 4ile d s 2y Joa 410

s U3 ) Gt g

ALl 558 1 Mk b p%a

Bagian ini menunjukkan doa dan pengharapan umat agar
mendapat syafaat Nabi Muhammad di hari akhirat.), gaya bahasa
yang digunakan dalam bait ini penuh dengan seruan dan
pengulangan yang memiliki fungsi spiritual untuk memperdalam
kesadaran batin jamaah terhadap kehadiran Rasulullah (Harun,
2021).

Dalam pandangan fikih dan hadis, shalawat memiliki
kedudukan yang sangat tinggi. Rasulullah bersabda:

15 L e B0 JLa i Gl Ln

“Barang siapa bershalawat kepadaku satu kali, maka Allah
akan bershalawat kepadanya sepuluh kali.”  (al-Tirmidhi,
19991;No0.485).

Hadis ini menjadi dasar bahwa membaca shalawat
termasuk ibadah yang mengandung pahala besar. Selain itu,
Rasulullah juga bersabda:

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



718

A5l

“Barang siapa bershalawat kepadaku sepuluh kali di waktu
pagi dan sepuluh kali di waktu sore, maka ia akan memperoleh
syafaatku pada hari kiamat.” (Muslim, 2000;No0.408).

Kedua hadis tersebut berkaitan langsung dengan makna
bait Simtu al-Durar yang betbunyi 46LE 4o G33/50 &l &
menggambarkan harapan besar umat terhadap syafaat Rasulullah.

Dalam hadis lain, Rasulullah mengajarkan bentuk shalawat
yang benar:

d\écjea\}|écmus‘wd\écjwécdmdﬂ\
KIEGAIVER d.a\ ca] .

Kaidah inilah yang dijadikan dasar redaksi ,JWJ Jia éé—U/

4l e 5 4ile & lizdalam teks S imtu al-Durar. Maka, secara syariat,
shalawat dalam kitab ini sahih dan sesuai sunnah Nabi. (al-Bukhari,
1997;No. 3370)

Bahasa yang digunakan dalam Siwtu al-Durar memiliki nilai
sastra tinggi. struktur retorika dan keindahan bahasa karya ini
menggunakan gaya balighah dengan pengulangan dan penekanan
(takrar) yang membangkitkan perasaan cinta dan rindu kepada
Rasulullah.(Mubarok, 2021) )

Secara semiotik, Pengulangan frasa seperti “ Ll b

O3854”  menandakan ajakan  spiritual bagi umat untuk
menghidupkan kembali kerinduan kepada Nabi sebagai bentuk
pendekatan diri kepada Allah(Yusuf, 2020). Dan ada penelitian
juga menemukan bahwa pelantunan shalawat secara berjamaah
memiliki efek emzotional religiosity — yaitu meningkatkan pengalaman
spiritual dan ketenangan batin umat(Rahmah, 2024).

Di Indonesia, pembacaan Siwtu al-Durar menjadi bagian
dari tradisi keagamaan yang sangat kuat. Majelis shalawat yang
membaca teks ini berperan penting dalam memperkuat empati
sosial dan solidaritas antarumat(Syafitri & Munir, 2021). Dan juga
ada yang menambahkan bahwa pembacaan Siztu al-Durar menjadi

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



719

media pembinaan akhlak bagi generasi muda melalui internalisasi
nilai-nilai kasih sayang dan keteladanan Rasulullah.

Tradisi Simtu al-Durar juga menjadi sarana pengendalian
emosi dan peningkatan ketenangan psikologis. Jamaah yang rutin
menghadiri majelis shalawat menunjukkan tingkat kebahagiaan dan
keseimbangan spiritual yang lebih tinggi dibandingkan yang tidak
mengikuti (Maulana, 2022). Mengamati bahwa dalam masyarakat
urban, shalawat ini menjadi soff dakwah yang mampu mengubah
perilaku keagamaan kaum muda secara non-konfrontatif(Qodir,
2022).

Bait terakhir dari bagian ini, yaitu:

“Ya mukarram, ya mumajjad, ya mu'ayyadu bisy-syafa‘ati, ha anda
and laha”

mengandung makna tasawuf mendalam. Menurut Alatas
ungkapan ini mencerminkan maqam fana’ fi al-hubb, yaitu lenyapnya
ego dalam kecintaan kepada Nabi. Dab juga menambahkan bahwa
pembacaan shalawat seperti ini memiliki dampak positif terhadap
kesejahteraan psikologis umat Muslim karena menciptakan
ketenangan batin dan rasa kedekatan spiritual(Nurbaya, 2024).

Shalawat berfungsi sebagai spiritual resilience mechanism —
sarana ketahanan spiritual dalam menghadapi tekanan hidup
modern. Oleh karena itu, Siztu al-Durar tidak hanya menjadi tradisi
keagamaan, tetapi juga terapi ruhani yang menumbuhkan
ketenangan dan kesabaran dalam diri pembacanya.(Hasyim &
Fadillah, 2022)

Dalam konteks modern, pembacaan Simtu al-Durar masih
memiliki relevansi yang kuat. Karya ini menjadi bentuk resosialisasi
moral Islam bagi masyarakat modern yang mulai jauh dari nilai
spiritual. Pembacaan rutin Siwtu al-Durar dapat menurunkan
tingkat stres dan meningkatkan empati sosial di kalangan remaja
Muslim (Syamsuddin, 2023).

menegaskan bahwa tradisi shalawat ini bukan sekadar
ritual, tetapi sarana pendidikan ruhani yang menanamkan cinta,
kesabaran, dan penghormatan(Hidayat, 2023). Maka, dalam
pandangan para ulama dan peneliti kontemporer, Siwtu al-Durar

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



720

merupakan jembatan antara nilai-nilai klasik Islam dan kebutuhan
spiritual masyarakat modern.
Nilai Spritualis dalam pengamalan Shalawat Situddurur

Shalawat merupakan ekspresi terdalam dari cinta (454 dan
pengagungan umat Islam kepada Nabi Muhammad. Dalam tradisi
keislaman, shalawat tidak sekadar doa atau pujian, tetapi juga
jembatan spiritual yang menghubungkan hati seorang mukmin
dengan sumber rahmat Ilahi. Salah satu bentuk shalawat yang
memiliki posisi penting dalam khazanah sufistik adalah Shalawat
Sittudduror, karya al-Habib Ali bin Muhammad al-Habsyi, seorang
ulama besar Hadhramaut yang hidup pada abad ke-19. Shalawat ini
dikenal luas di dunia Islam, terutama di wilayah Nusantara, karena
keindahan bahasanya dan kedalaman nilai-nilai rohaninya (Fuad,
2019).

Shalawat Sittudduror secara literal berarti “enam permata
cahaya”, menggambarkan kemuliaan Nabi sebagai cahaya spiritual
yang memancarkan petunjuk bagi umat manusia. Melalui bait-
baitnya, pengarang mengekspresikan kekaguman dan cinta
mendalam kepada Rasulullah, yang digambarkan sebagai sumber
rahmat dan penuntun jiwa menuju Allah. Setiap penggalan
Sittudduror sarat dengan simbol-simbol spiritual yang menegaskan
posisi Nabi sebagai szrdj al-munir (pelita yang menerangi kegelapan
batin).

Nilai-nilai  spiritual dalam  Shalawat ~ Sittudduror dapat
dipahami dalam dua dimensi utama, yakni L35 (mababbah) dan
rdlll LS 3 (tazkiyah al-nafs). Nilai pertama, mahabbah, berakar pada
cinta yang mendalam terhadap Rasulullah, sedangkan nilai kedua,
tazkiyah al-nafs, menekankan penyucian jiwa melalui penghayatan
terthadap kepribadian dan akhlak beliau. Dua nilai ini menjadi
fondasi spiritual utama yang menuntun pembacanya menuju
ketenangan batin (455 dan keberkahan hidup (43 (Ismail,
2021).

Konsep mahabbah memiliki kedudukan sentral dalam tradisi
Islam. Dalam pandangan para sufi, cinta kepada Nabi merupakan
cerminan cinta kepada Allah, karena beliau adalah perantara

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



721

turunnya rahmat dan petunjuk. Hadis sahih yang diriwayatkan oleh
al-Bukhari dan Muslim menegaskan bahwa cinta kepada Nabi
adalah syarat kesempurnaan iman: o )

G G5 e0al35 0l ol Sl &1 a8l B v

“Tidak sempurna iman salah seorang di antara kalian hingga akn
lebih ia cintai daripada ayabnya, anaknya, dan selurnh manusia.” (HR. al-
Bukhari No. 15; Muslim No. 44)

Shalawat yang dilantunkan dengan penuh kesadaran dan
kekhusyukan menumbuhkan rasa kedekatan batin antara pembaca
dan Nabi. Hal ini sesuai dengan penelitian psikospiritual modern
yang menunjukkan bahwa pengulangan lafaz shalawat memiliki
efek positif terhadap keschatan mental dan kesejahteraan
emosional (Badri, 2021). Dalam konteks sufistik, pembacaan
Sittudduror tidak hanya melibatkan lidah, tetapi juga hati dan
kesadaran; ia merupakan praktik dzikr mababbah, yaitu zikir cinta
yang menghidupkan pengalaman batin mendalam terhadap
kehadiran Rasulullah (Huda, 2023).

Di dalam tradisi majelis-majelis maulid di Nusantara,
Sittudduror sering dibacakan dengan penuh rasa haru dan cinta.
Lafaz-lafaz seperti “4cl@ly ¥% G 344 G 2584 & diulang dalam
irama lembut, menciptakan resonansi emosional yang menembus
hati jamaah. Pengulangan ini mengandung nilai psikologis yang
signifikan: melalui ritme dan getaran suara, hati manusia diarahkan
untuk berfokus kepada figur Rasulullah, sehingga terjadi proses
internalisasi nilai-nilai kenabian (Rifgi & Nurdin, 2020).

Nilai mabhabbah dalam  Sittudduror juga berfungsi sebagai
sarana ##tiba‘ al-rasiil — mengikuti Rasulullah secara lahir dan batin.
Cinta sejati kepada Nabi tidak cukup diekspresikan melalui lisan,
tetapi harus diwujudkan dalam tindakan dan moralitas. Dalam
konteks ini, shalawat menjadi media pendidikan akhlak (zarbiyah
khulngiyyah), di mana pembacanya belajar meniru sifat-sifat mulia
Rasul, seperti kejujuran (Sidg), kasih sayang (rahmah), dan
keteguhan hati (Sabr) (Putra et al., 2023).

Pembacaan shalawat yang berulang memiliki efek se/f
regulation yang memperkuat ketenangan batin. Studi oleh (Lail &

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



722

Mawardi, 2024) menunjukkan bahwa individu yang rutin membaca
shalawat mengalami penurunan kadar hormon stres kortisol,
peningkatan emosi positif, serta perasaan connectedness yang lebih
kuat dengan lingkungan sosialnya. Hal ini membuktikan bahwa
mahabbah kepada Nabi tidak hanya berdimensi teologis, tetapi juga
memberikan manfaat empiris bagi kesejahteraan psikologis
(psychological well-being).

Dari perspektif Islam, cinta kepada Rasulullah merupakan
refleksi cinta kepada Allah. Hal ini ditegaskan dalam Al-Qut’an:

“Katakanlah (wahai Mubammad): Jika kalian mencintai Allab,
maka ikutilah akn, niscaya Allab mencintai kalian.” (QS. Ali ‘Imran [3]:
31)

Ayat ini memperlihatkan hubungan dialektik antara
mahabbab lillah dan  mababbah li - al-rasil. Dengan membaca
Sittudduror, seorang mukmin sejatinya sedang menghidupkan
kembali kesadaran akan cinta Ilahi yang mengalir melalui pribadi
Nabi Muhammad. Cinta ini bersifat transformatif: ia
membersihkan hati, menumbuhkan kasih sayang antar manusia,
dan menuntun kepada ketenangan spiritual (Ulumiyah &
Istikomah, 2023).

Lebih jauh, mababbah yang diungkapkan melalui Szttudduror
membawa pembacanya ke tahap fana’ fi al-rasi/ — melebur dalam
cinta dan keteladanan Rasulullah, yang menjadi jalan menuju fana’
fi Allah. Dalam kondisi ini, shalawat tidak lagi sekadar bacaan,
melainkan pengalaman spiritual yang mempersatukan kesadaran
manusia dengan nilai-nilai kenabian (Yusof & Mahmud, 2024).

) Sementara itu, nilai spiritual kedua dalam Sizzudduror adalah
ol 4855 (tazkiyah al-nafs), yakni proses penyucian jiwa dari sifat-
sifat rendah dan mendekatkannya kepada kesempurnaan spiritual.
Bait-bait  Sittudduror yang berisi pujian dan doa kepada Nabi
mengandung dimensi Zagkiyah karena setiap pujian terhadap Rasul
sejatinya adalah refleksi atas upaya mengenali keagungan moral
yang harus ditiru oleh manusia.

Proses fazkiyah ini sejalan dengan ajaran Al-Qur’an:

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



723

L e Gl 85 R e &0

“Sungoub beruntung orang yang menyncikan jiwanya, dan sunggub
merugi orang yang mengotorinya.” (QS. al-Syams [91]: 9-10)

Ayat tersebut menunjukkan bahwa penyucian jiwa adalah
fondasi kebahagiaan sejati. Dalam konteks Sittudduror, proses
tazkiyah dilakukan melalui internalisasi sifat-sifat kenabian dan
pengosongan hati dari keangkuhan. Dengan mengingat dan
memuji Rasulullah , hati manusia dipenuhi oleh cahaya (##7) yang
menghapus kegelapan sifat-sifat tercela (Ismail, 2021).

Hadis sahih riwayat Tirmidzi menggambarkan bagaimana
shalawat menjadi

Proses penyucian jiwa yang dilakukan melalui pembacaan
shalawat seperti Sittudduror tidak dapat dipisahkan dari konsep
tajliyah al-qalb, yaitu pemolesan hati agar menjadi cermin bening
yang memantulkan cahaya Ilahi. Dalam pandangan para sufi, hati
yang sering digunakan untuk mengingat Rasulullah akan menjadi
tempat turunnya anzwar al-ma‘rifah (cahaya pengetahuan spiritual).
Cahaya tersebut lahir dari cinta dan pengagungan kepada Nabi
yang terus menerus diulang melalui lafaz shalawat (Huda, 2023).

Dalam  Sittudduror, kalimat-kalimat doa yang memohon
syafaat Rasulullah menggambarkan kerendahan hati dan kesadaran
cksistensial seorang hamba di hadapan Sang Maha Rahman.
Ungkapan semacam “Ae il 854 5 «02a4 1 584 5 mencerminkan
bentuk fadharru* (kerendahan hati) yang dalam terhadap Rasulullah,
seraya memohon agar melalui syafaat beliau, Allah memberikan
penyucian dan ampunan kepada pembacanya. Bentuk ekspresi
spiritual ini menunjukkan bahwa Sitfudduror berfungsi sebagai
muraqabah (kesadaran akan kehadiran Allah) dan mubasabah
(introspeksi dirl) yang memicu proses Zagkiyah al-nafs (Aini, 2022).

Hadis riwayat Ahmad memperkuat pandangan ini, dengan
menckankan hubungan langsung antara shalawat dan penghapusan
dosa:

Sie g ale @ e Bas); la e lia Gy ol sl 06
clan Sl Al das)s s Sl dle &bl g el 3la

“Barang siapa bershalawat kepadakn sekali, maka Allah akan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



724

bershalawat kepadanya sepulub kali, menghapus sepulub kesalahannya, dan
mengangkatnya sepulnb derajar.” (HR. Ahmad No. 17031)

Hadis ini menjelaskan bahwa pembacaan shalawat
memiliki dampak ganda: pertama, penghapusan dosa kecil (Zakfir
al-dbunnb); kedua, peningkatan derajat spititual (fargiyah daraja?).
Dengan demikian, S##tudduror tidak sekadar menjadi bacaan ritual,
melainkan alat transformatif yang mengubah kondisi batin
pembacanya menuju kesucian moral dan spiritual (Ismail, 2021).

Dalam dimensi psikologis, pembacaan Sittudduror berperan
sebagai praktik spzritual therapy yang menstabilkan emosi dan
memperkuat kesadaran diri. Kajian empiris menunjukkan bahwa
zikir dan shalawat yang dilakukan secara ritmis menurunkan
tekanan darah, mengurangi kecemasan, serta meningkatkan
hormon kebahagiaan seperti dopamin dan oksitosin (Ulumiyah &
Isttkomah, 2023). Praktik ini memiliki kesamaan dengan teknik
mindfulness dalam psikologi Barat, namun dalam kerangka Islam,
kesadarannya diarahkan bukan hanya pada diri sendiri, tetapi pada
kehadiran Ilahi dan kasih Rasulullah (Putra et al., 2023).

Shalawat yang dilantunkan dalam  Sittudduror  juga
menanamkan rasa harap (rz74’) dan takut (khawf) secara seimbang.
Pembacanya memohon syafaat dan ampunan, namun sekaligus
tunduk dalam kesadaran bahwa hanya Allah yang layak disembah.
Keseimbangan antara rgja’ dan Ahawf inilah yang menjadi kunci
tazkiyah al-nafs sejati, karena jiwa yang terlalu berharap tanpa rasa
takut akan lalai, sedangkan jiwa yang hanya takut tanpa harap akan
putus asa (Lail & Mawardi, 2024).

Selain itu, dimensi sosial dati Si#tudduror juga mendukung
proses ‘fagkiyah. Dalam majelis-majelis pembacaan shalawat,
jamaah tidak hanya menyucikan diri secara individu, tetapi juga
membentuk kesadaran kolektif spiritual (jama'‘iyyah rihiyyab).
Mereka bersama-sama menghadirkan kehadiran Rasulullah dalam
suasana batin penuh cinta. Fenomena ini mempetrlihatkan bahwa
tazkiyah al-nafs dalam Islam tidak bersifat individualistis, melainkan
berakar pada kebersamaan yang menumbuhkan kasih sayang sosial
(rahmab ijtima ‘iyyah) (Fuad, 2019).

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



725

Dalam konteks modern, Si#tudduror dapat dipahami sebagai
bentuk spzritual resilience yang membantu umat Islam menghadapi
tekanan hidup. Di tengah krisis identitas dan stres kehidupan
urban, pembacaan shalawat menjadi ruang transendensi yang
mempertemukan dimensi emosional dan spiritual manusia (Badri,
2021). Penelitian oleh (Yusof & Mahmud, 2024) menemukan
bahwa partisipasi rutin dalam majelis shalawat meningkatkan
spiritual coping dan menurunkan gejala depresi ringan di kalangan
mahasiswa Muslim. Hal ini menunjukkan relevansi shalawat
sebagai sarana keschatan mental berbasis religius.

Para ulama juga menafsirkan Si#tudduror sebagai manifestasi
dari ayat Gilll e ) slial 48520 5 4 GAQS. al-Ahzab [33]: 56), yang
mengandung makna yang mendalam: Allah dan para malaikat
bershalawat kepada Nabi sebagai bentuk kemuliaan dan
penghormatan, sementara kaum mukmin diperintahkan untuk
mengikuti tindakan tersebut agar memperoleh keberkahan dan
rahmat. Dengan demikian, setiap kali seorang Muslim membaca
Sittudduror, ia sejatinya sedang berpartisipasi dalam gerak kosmis
pujian kepada Rasulullah (Huda, 2023).

Dari perspektif sufistik, proses zagkiyah melalui shalawat
juga berarti fana’ al-nafs — melebur ego pribadi dalam kesadaran
kenabian. Saat seseorang membaca shalawat dengan penuh
penghayatan, batas antara “aku” dan “Dia” (yang dicintai)
memudar, meninggalkan hanya rasa cinta dan kehadiran spiritual.
Keadaan ini dijelaskan oleh Ibn ‘Ataillah al-Sakandari dalam a/-
Hikanr: “Tidak akan masuk cahaya ke dalam hati yang diisi oleh
selain Allah dan Rasul-Nya.” Maka, dengan mengosongkan hati
dari kesibukan duniawi dan memenuhinya dengan cinta kepada
Rasulullah, jiwa menjadi suci dan damai (Aini, 2022).

Shalawat juga berperan sebagai sarana muraqabah —
kesadaran akan pengawasan Allah. Ketika seorang Muslim
membaca  Sittudduror, ia seolah berbicara langsung dengan
Rasulullah, memuji dan memohon pertolongan beliau di hadapan
Allah. Proses ini menghidupkan kembali kesadaran zhsan,
sebagaimana dijelaskan dalam hadis Jibril:

(13

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



726

S 438 5155 (&G 2 s o) 55 SR A s

“(Thsan adalah) engkaun beribadah kepada Allah seakan-akan
engkan  melihat-Nya; jika engkau tidak mampu melihat-Nya, maka
yakinlah babwa Dia melibatmu.” (HR. Muslim No. 8)

Dengan demikian, pembacaan Si#tudduror menjadi bentuk
aktualisasi 7bsan, karena di dalamnya terkandung kesadaran penuh
akan kehadiran Ilahi melalui dzikir kepada Rasulullah.

Secara empiris, proses fazkiyah al-nafs ini dapat diukur
melalui perubahan perilaku dan peningkatan moralitas. Studi oleh
(Putra et al., 2023) menunjukkan bahwa jamaah yang rutin
menghadiri majelis shalawat menunjukkan peningkatan empati
sosial, kepedulian terhadap sesama, serta penurunan perilaku
konsumtif. Artinya, penyucian jiwa melalui shalawat tidak berhenti
pada tataran spiritual, tetapi menumbuhkan etika sosial yang
positif.

Dalam tradisi keilmuan Islam klasik, zzzkzyah dianggap
sebagai jalan menuju magam al-yagin (tingkat keyakinan tertinggi).
Dengan menyebut nama Nabi secara berulang dalam Szzudduror,
seorang Muslim memantapkan imannya dan membersihkan
hatinya dari keraguan. Sebagaimana disebutkan oleh al-Ghazali,
“Zikir kepada Rasul adalah cermin bagi zikir kepada Allah; siapa
yang mengenal Rasul, ia akan mengenal Tuhannya.” Maka,
Sittudduror bukan sekadar bentuk pujian, melainkan sarana
epistemologis untuk mencapai makrifatullah (Ismail, 2021).

Shalawat Sittudduror tidak hanya mengandung nilai ritual,
tetapl juga berfungsi sebagai instrumen pendidikan moral (zarbiyah
akblagiyyah). Dalam konteks sosial, pembacaan maulid seperti
Sittudduror telah menjadi bagian dari pembinaan akhlak generasi
muda di berbagai pesantren dan majelis talim. Hal ini sejalan
dengan pandangan (Damanik, 2020) bahwa Maulid Sintudduror
merupakan media yang efektif dalam menanamkan nilai spiritual
dan akhlak pada remaja, karena menyentuh sisi afektif sekaligus
kognitif mereka melalui kisah, pujian, dan doa kepada Rasulullah.

Menurut  penelitian  tersebut, majelis  Simtudduror
membangun karakter adab al-nabawiyyah (adab kenabian) dalam diri

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



727

remaja, melatih mereka untuk meneladani akhlak Rasul seperti
kesabaran, kasih sayang, dan kerendahan hati. Pembacaan
Sittudduror yang diiringi dengan kisah kelahiran dan perjuangan
Nabi menumbuhkan rasa cinta dan bangga terhadap identitas
keislaman, sekaligus menjadi sarana znternalisasi nilai spiritual yang
lebih efektif dibandingkan metode kognitif semata.

Cinta kepada Rasulullah (mababbah — al-Rasil)  yang
ditanamkan melalui Situdduror menginspirasi para remaja untuk
memperbaiki perilaku moralnya. Dalam hadis riwayat al-Bukhari
disebutkan:

wu\joﬂjjcﬂ\}wd\u;\uﬁ\ PSJ;‘UA}JY» ‘;\-\j\dtﬁ

“Tidak sempurna iman salah seorang di antara kalian hingga akn
lebih ia cintai daripada orang tuanya, anaknya, dan selurub manusia.” (HR.
al-Bukhari No. 15)

Hadis ini menegaskan bahwa kesempurnaan iman terletak
pada kedalaman cinta kepada Rasulullah. Dalam konteks
pembinaan akhlak remaja, Sittudduror berfungsi sebagai sarana
menanambkan cinta yang konkret terhadap figur kenabian — bukan
sekadar penghormatan verbal, melainkan dorongan untuk meniru
teladan moral beliau dalam kehidupan sehari-hari.

Cinta yang mendalam (mababbah) tersebut, jika terus
dipupuk melalui pembacaan rutin Sit#udduror, akan menimbulkan
efek psikologis positif berupa 2 Zim (pengagungan) dan haya’ (rasa
malu) kepada Rasulullah. Rasa malu spiritual ini menjadi benteng
moral yang mencegah remaja dari perbuatan tercela, sebagaimana
dltegaskan dalam hadls

i L diald il 21130 1 3,31 5550 23K G 8 &5 e )

“Semﬂgg%/y@/a di antara ncapan para nabi terdabuln yang masib
ditngat manusia ialah: Jika engkan tidak maln, maka lakukanlah apa yang
engkan kehendaks.” (HR. al-Bukhari No. 3483)

Melalui Sittudduror, remaja dibimbing untuk menumbuhkan
haya’ lillah wa li-rasnlih, rasa malu kepada Allah dan Rasul-Nya, yang
merupakan inti dari moralitas Islami. Hal ini sejalan dengan temuan
(Aini, 2022) bahwa pembacaan shalawat dalam majelis rutin

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



728

memperkuat kontrol diri dan meningkatkan kesadaran etis.

Lebih jauh, pembacaan Sit#udduror berfungsi sebagai sarana
internalisasi nilai spiritual kolektif (collective spiritual embodiment). Dalam
majelis maulid, suasana kebersamaan, lantunan pujian, dan doa
menghadirkan  pengalaman emosional dan spiritual yang
mendalam. Fenomena ini tidak hanya memperkuat identitas
religius, tetapi juga menciptakan bonding sosial yang positif di antara
remaja (Yusof & Mahmud, 2024). Mereka merasakan kedekatan
emosional dengan Nabi dan komunitasnya, yang pada gilirannya
memperkokoh solidaritas sosial dan kepedulian terhadap sesama.

Secara psikopedagogis, Sittudduror menanamkan nilai
tazkiyah al-nafs melalui proses habituasi (#a‘wid). Pembacaan yang
dilakukan berulang kali dengan penuh penghayatan membentuk
pola perilaku baru, menggantikan kecenderungan negatif dengan
sikap sabar, lembut, dan penuh kasih. Menurut (Huda, 2023),
proses habituasi spiritual ini mempercepat pembentukan akblak al-
karimah karena menyentuh wilayah bawah sadar (subconscions)
pelaku, bukan hanya kesadarannya.

Selain itu, unsur musikalitas dan keindahan bahasa dalam
Sittudduror juga berkontribusi pada penguatan spiritualitas remaja.
Keindahan estetisnya menciptakan dzang rihz (selera spiritual) yang
halus, membuat pembacanya menikmati kehadiran ruhani yang
damai. Menurut (Badri, 2021), estetika spiritual semacam ini
memegang peran penting dalam membentuk keseimbangan antara
rasionalitas dan spiritualitas dalam pendidikan Islam modern.

Hadis berikut menunjukkan hubungan antara dzikir, cinta
kepada Nabi, dan pengaruh spiritual yang menenangkan:

ciall 3 Al e Al XY 5455 Ky s (e u,—\-ﬂ‘ Js,

“Perumpamaan orang yang berdzikir kepada Tubannya dengan
orang yang tidak berdzikir adalah seperti orang hidup dengan orang mati.”
(HR. al-Bukhari No. 6407)

Dengan demikian, Sé#tudduror bukan hanya instrumen
pujian kepada Rasul, tetapi juga media dzikir yang menghidupkan
hati remaja dari kematian spiritual akibat kelalaian dan pengaruh
duniawi.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



729

Dari aspek sosiologis, Maulid Simtndduror menjadi sarana
pembinaan moral preventif di kalangan remaja modern yang rentan
terhadap arus globalisasi dan krisis nilai. Melalui penghayatan nilai-
nilai mababbah dan  tazkiyah, remaja diajak meneladani sirab
nabawiyyah secara kontekstual — memahami perjuangan Rasul
sebagai teladan moral dan sosial di tengah tantangan zaman.

Pada akhirnya, nilai-nilai spiritual yang terthimpun dalam
Sittudduror — seperti mabhabbab, tazkiyah al-nafs, ta’Zim, dan baya’ —
menjadi dasar pembentukan akhlak mulia yang berkelanjutan.
Melalui cinta kepada Rasul, seseorang termotivasi untuk
memperbaiki perilaku; melalui penyucian jiwa, ia membersihkan
niat dan hati; dan melalui penghayatan doa, ia menghidupkan
kembali semangat spiritual yang mendalam.

Proses ini menggambarkan apa yang disebut oleh al-
Ghazali sebagai “al-akhlag al-mahmidah” — sifat-sifat terpuji yang
menjadi buah dari ibadah dan zikir. Dalam konteks modern,
Sittuddurorberfungsi sebagai bentuk spiritual literacy (melek spiritual),
mengajarkan bahwa kecerdasan spiritual harus berjalan seiring
dengan kecerdasan moral dan sosial (Fuad, 2019).

Dengan  demikian, nilai-nilai  spiritual — Séttudduror
membentuk kesatuan holistik antara dimensi vertikal (¢z‘allug billah)
dan horizontal (fa‘atuf ma‘a al-nas). Melalui pembacaan yang penuh
penghayatan, remaja dan umat Islam secara umum menemukan
keseimbangan antara cinta, kesadaran diri, dan tanggung jawab
sosial.

Hadis Nabi yang diriwayatkan oleh Imam Muslim
menegaskan puncak hubungan ini:

Cal fa et ol

“Seseorang akan bersama dengan orang yang ia cintai.” (HR.
Muslim No. 2640)

Hadis ini memberikan motivasi spiritual mendalam: cinta
sejati kepada Rasulullah bukan hanya ucapan lisan, tetapi realitas
cksistensial yang menentukan kedekatan di akhirat. Maka,
pembacaan Sittudduror yang lahir dari cinta dan kerinduan sejati
adalah wujud nyata dari usaha menuju kedekatan tersebut.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



730

Oleh karena itu, Sittudduror memiliki peran ganda: sebagai
ritual penghubung vertikal antara manusia dan Rasulullah, serta
sebagai sarana pendidikan akhlak horizontal bagi sesama manusia.
PENUTUP

Majelis Taklim Berkah Sekumpul merupakan lembaga
keagamaan yang tumbuh dari tradisi sanad ilmu ulama Banjar dan
dikembangkan oleh Al-Ustadz Arbanik sejak tahun 2012 di Desa
Lubuk Bayas. Majelis ini bukan hanya menjadi pusat kegiatan
shalawat dan pengajian, tetapi juga pusat pembinaan spiritual dan
sosial masyarakat. Perkembangan majelis, pembangunan pondok
baru, serta keberhasilan menghidupkan tradisi keagamaan Banjar
di tanah Sumatra Utara menunjukkan peran besar majelis ini dalam
menjaga kesinambungan nilai-nilai Islam yang damai, penuh cinta
Rasul, dan berlandaskan sanad keilmuan yang kuat. Meskipun
mendapat tantangan, Majelis Taklim Berkah Sekumpul tetap solid
berkat dukungan jamaah dan keteguhan pemimpinnya.

Simtu al-Durar karya al-Habib Ali al-Habsyi merupakan
teks maulid yang sarat nilai spiritual, estetika bahasa, dan makna
sufistik yang mendalam. Bait-baitnya mengandung seruan cinta,
kerinduan, dan pengharapan syafaat kepada Nabi Muhammad
SAW, serta menegaskan dasar syariat melalui ayat dan hadis.
Keindahan retorika, repetisi shalawat, dan simbol-simbol spiritual
menjadikan Simtudduror sebagai teks yang bukan hanya dibaca,
tetapi dihayati sebagai media penyucian hati, penguatan cinta
kepada Rasul, dan pembinaan moral. Dalam masyarakat
Nusantara, Simtudduror berkembang menjadi tradisi keagamaan
yang memadukan seni, dzikir, dan spiritualitas kolektif, sehingga
tetap relevan lintas generasi.

Nilai spiritual utama dalam shalawat Sittudduror adalah
mahabbah (cinta kepada Rasul) dan Zagkiyah al-nafs (penyucian jiwa).
Pembacaan shalawat tidak hanya menumbuhkan ketenangan batin,
tetapi juga menjadi sarana pendidikan akhlak, terapi psikologis, dan
penguatan karakter. Mahabbah kepada Rasul mendorong
penghayatan akhlak Nabi, sedangkan tazkiyah menuntun
pembacanya menuju hati yang bersih dan tenang. Secara sosial,

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



731

tradisi Sittudduror membentuk solidaritas spiritual dan identitas
religius kolektif. Secara sufistik, ia menjadi jalan menuju kedekatan
dengan Allah melalui cinta kepada Nabi, sehingga menjadikan
tradisi ini sebagai instrumen penting dalam membangun
keseimbangan spiritual, emosional, dan moral dalam kehidupan
modern.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik



732

DAFTAR PUSTAKA

Alatas, S. F. (2013). Contemporary Islamic Discourse in Southeast Asia.
Routledge.

Aini, N. (2022). Nilai-nilai spiritual dalam pembacaan shalawat
Nabi di kalangan masyarakat urban. Jurnal Ilmu Keislaman
dan Sosial, 14(2), 115-132.

Ahmad ibn Hanbal. (1995). Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal.
Cairo: Dar al-Hadith.

al-Bukhari, M. 1. (1997). Sahih al-Bukbari. Dar al-Salam.

al-Haddad, A. bin T. (1971). Tarikh al-‘Alawiyyin. Dar al-Fikr.

al-Kaf, “Umar bin Segaf. (1922). Sirah al-Habib “Al al-Habsyi. Dar
al-Faqih.

al-Tirmidhi, M. 1. (1999). Sunan al-Tirmidbi. Dar al-Salam.

Arbanik. (2025). Wawancara.

Azra, A. (1994). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulanan
Nusantara Abad X1'II-X11II. Kencana.

Badri, M. (2021). Estetika spiritual dalam tradisi maulid dan
pengaruhnya terhadap keseimbangan jiwa Muslim modern.
Jurnal Tasawuf dan Psikoterapi Islam, 7(1), 45-67.

Damanik, N. (2020). AGAMA DAN NILAI SPRITUALITAS.
STUDIA SOSLA REILIGIA, 5(2), 47-60.
http://dx.doi.org/10.51900/sst.v5i2.14624

Departemen Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan
Terjemahannya. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-
Qur’an, Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Feener, R. M. (2010). Notes towards the history of the maulid
literature in the Malay world. Arhipel, 79(1), 7-28.
https://doi.org/10.4000/archipel.408

Fuad, A. (2019). Dimensi sosial dzikir dan pembentukan kesadaran
spiritual kolektif dalam masyarakat Islam tradisional. Jurnal
Sosiologi Agama, 11(1), 25—44.

Harun, S. (2021). Maulid Simtudduror dan dinamika sosial
keagamaan di Nusantara. Jurnal Al-Adabiyah, 19(1), 67-85.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik


http://dx.doi.org/10.51900/ssr.v5i2.14624
https://doi.org/10.4000/archipel.408

733

Hasyim, M., & Fadillah, R. (2022). The function of shalawat ritual
in building spiritual resilience. Journal of Islamic Studies, 7(2),
133-147. https://doi.org/10.24042/jis.v7i2.9478

Hidayat, A. (2023). Maulid Simtudduror sebagai media pembinaan
akhlak  remaja.  Jurnal ~ Al-Mubarak,  8(2), 77-90.
https://doi.org/10.24042 /jam.v8i2.10412

Ismail, F. (2021). Epistemologi zikir dan shalawat dalam
pembentukan kesadaran spiritual Islam. Jurnal Ushuluddin
dan Filsafat Islam, 9(2), 145-167.

Lail, N., & Mawardi, R. (2024). Tazkiyah al-nafs dalam praktik
dzikir jama’i: Kajian fenomenologi di majelis shalawat.
Jurnal Psikologi dan Agama, 16(1), 73-92.

Maulana, R. (2022). The role of Simtudduror in emotional
regulation among youth communities. Islamic Studies Review,
8(2), 211-228. https://doi.org/10.24042 /ist.v8i2.9211

Mubarok, M. (2021). Balaghah and linguistic aesthetics in Habib
Ali al-Habsyi’s Simtudduror. Arabica Journal of Arabic
Studies, 4(1), 25-40.
https://doi.org/10.24042/ajas.v4i1.8642

Muslim, I. (2000). Sahih Muslim. Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi.

Nasution, F. (2022). Estetika bahasa Arab dalam Simtu al-Durar.
Arabica: Jonrnal of Arabic Studies, 4(1), 25—-40.

Nurbaya, S. (2024). The psychological impacts of Simtudduror
recitation on Muslim well-being. Psychology of Spiritnal
Religion, 5(1), 45-63.
https://doi.org/10.24042 /psr.v5i1.10223

Prasanti, D. (2018). Penggunaan Media Komunisasi Bagi Remaja
Perempuan dalam Pencarian Informasi Kesehatan. Jurmal
Lontar, 6(1), 16-22.

Prayogo, A. (2024). Competing for Spiritual Authority in Majelis
Sholawat Al-Banjari (MSB) in Serdang Bedagai. Jurnal Studi
Agama Dan Masyarakat, 20(2), 121-132.
https://doi.org/10.23971 /jsam.v20i2.9053

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik


https://doi.org/10.24042/jam.v8i2.10412
https://doi.org/10.24042/psr.v5i1.10223
https://doi.org/10.23971/jsam.v20i2.9053

734

Putra, A., Rahman, S., & Mulyadi, T. (2023). Efek psikologis
majelis shalawat terhadap kesejahteraan mental remaja
Muslim. Jurnal Psikologi Spiritual, 10(2), 155-178.

Qodir, Z. (2022). The revival of maulid in urban Muslim
communities. A/-Jami’ab Journal of Islamic Studies, 9(1), 55—
70. https://doi.org/10.24042/ajis.v9i1.8943

Rahmah, N. (2024). Emotional religiosity in contemporary
Simtudduror recitations. Journal of Islamic Civilization Studies,
6(1), 18-33. https://doi.org/10.24090/jics.v6i1.6203

Rahmi, A., Riza, F., Muary, R., & Jailani, M. (2025). Majelis Sholawat
Al-Banjari: Etno-Religius dan ldentitas Urang Banjar Perantanan
Di Serdang Bedagai. https://ejournal.as-
salam.org/index.php/assalam

Syafitri, D., & Munir, A. (2021). Majelis shalawat as a medium for
social empathy. Journal of Islamic Humanities, 10(2), 201-215.
https://doi.org/10.24014/jish.v10i2.15387

Syamsuddin, L. (2023). The role of Simtudduror in emotional well-
being.  Spiritual  Journal  Forum, — 4(2),  98-115.
https://doi.org/10.24042/sjf.v4i2.9112

Ulumiyah, S., & Istikomah, N. (2023). Dzikir dan shalawat sebagai
terapi spiritual pada gangguan kecemasan remaja. Jurnal
Kesehatan Mental Islam, 5(1), 60-79.

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer.

Yusuf, M. (2020a). Shalawat dalam tradisi Simtudduror: Analisis
semiotik pada majelis maulid di Indonesia. Jurnal
Ushuluddin, 28(2), 145—160.

Yusuf, M. (2020b). Shalawat dalam tradisi Simtudduror: Analisis
semiotik pada majelis maulid di Indonesia. Jurnal
Ushuluddin, 28(2), 145-160.

Yusof, N. H., & Mahmud, W. (2024). Majelis shalawat sebagai
mekanisme spiritual coping: Studi empiris pada mahasiswa
Muslim Malaysia. Journal of Islamic Psychology, 8(3), 205—
227.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1898 Robi Sabuki & Nurliana Damanik


https://doi.org/10.24042/sjf.v4i2.9112

