
220 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Konsep Pendidikan Karakter (Akhlakul 
Karimah) Dalam Al-Quran 

 

Hasnia1, Hasyim Haddade2, Hamka Ilyas3 
Institusi Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makasar, Indonesia/ 

Universitas Nergeri Gorontalo 
Institusi Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makasar, Indonesia 
Institusi Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Makasar, Indonesia 
hasnia.mangun@ung.ac.id, hasyim.haddade@uin-alauddin.ac.i, ilyashamka@gmail.com 

 

Kata Kunci : 
pendidikan; 
karakter; 
khlak al-karimah; 

Abstrak 
Penelitian Kajian ini memiliki tujuan untuk menelaah konsep 
pendidikan karakter menurut pandangan Al-Qur’an. 
Pendekatan yang terimplementasi bersifat kualitatif dengan metode 
penelitian kepustakaan (library research), yakni melalui 
penelusuran mendalam terhadap sejumlah sumber tertulis seperti 
buku dan referensi ilmiah yang relevan dengan topik yang diteliti. 
Bahan pustaka yang dikaji mencakup karya-karya yang 
membahas pembentukan karakter dalam perspektif Al-Qur’an 
serta kitab-kitab tafsir yang memiliki keterkaitan dengan tema 
tersebut. Analisis dilakukan dengan menggunakan pendekatan 
tekstual dan tafsiriyah untuk mengungkap kandungan makna 
dari ayat-ayat Al-Qur’an. Hasil analisis menunjukkan bahwa 
konsep pendidikan karakter (akhlāq al-karīmah) dalam tafsir 
Al-Qur’an tidak semata-mata berorientasi pada aspek intelektual 
atau capaian akademik, tetapi juga menitikberatkan pada 
pembinaan moral dan sikap etis sebagai landasan pembentukan 
kepribadian menuju sosok insān kāmil yang berlandaskan 
ketakwaan. Pendekatan pendidikan karakter yang digariskan 
Al-Qur’an mencakup metode bimbingan berupa nasihat dan 
perintah, metode naratif melalui kisah, serta keteladanan perilaku. 
sehingga, konsep pendidikan karakter dalam tafsir Al-Qur’an 
menegaskan urgensi proses pembelajaran yang berpijak pada nilai-

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:hasnia.mangun@ung.ac.id
mailto:hasyim.haddade@uin-alauddin.ac.i,


221 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

nilai Al-Qur’an serta petunjuk sunnah, sebagai sarana 
membentuk manusia yang berakhlak mulia dan berkepribadian 
Qur’ani. 

   

Article History : Received :  
01 November 2025 

Accepted :  
10 Desember 2025 

 
PENDAHULUAN 

Pendidikan dipahami sebagai upaya terarah dan sistematis 
dalam membentuk serta mematangkan kepribadian individu. 
Upaya ini bertujuan agar peserta pembelajaran ikut berkontribusi 
secara aktif dalam menumbuhkembangkan potensi diri, sehingga 
mampu memperoleh wawasan, kecerdasan, moralitas luhur, juga 
kemampuan fungsional yang bermanfaat bagi pribadi, komunitas 
sosial, agama, bangsa, maupun negara. Dalam kerangka 
pembangunan sumber daya manusia, pendidikan diyakini menjadi 
pijakan mendasar dalam membentuk kecerdasan intelektual serta 
kepribadian yang berorientasi pada kemajuan diri. Hingga kini, 
pelaksanaan pendidikan terus mengalami penyesuaian dan inovasi 
agar mampu melahirkan generasi yang cerdas, mandiri, beretika, 
serta kompeten.  

Guna mencapai mutu peserta pembelajaran yang berdaya 
saing, penyelenggaraan pendidikan senantiasa ditinjau ulang dan 
disempurnakan. Salah satu bentuk transformasi tersebut ialah 
munculnya konsep penting mengenai urgensi internalisasi karakter 
dalam sistem pendidikan nasional. Isu karakter menjadi aspek yang 
hakiki dan mendalam, sebab karakter adalah identitas kemanusiaan 
yang membedakan individu dari makhluk lainnya. Individu dengan 
karakter positif dan tangguh, baik dalam kehidupan personal 
maupun sosial ialah mereka yang menjunjung moralitas, etika, serta 
budi pekerti mulia. Oleh karenanya, lembaga pendidikan memikul 
tanggung jawab etis untuk menumbuhkan nilai-nilai karakter 
melalui kegiatan pembelajaran terarah, berkesinambungan, dan 
berbasis nilai. (Zubaedi, 2011, p. 1) 

Konsep pendidikan dalam perspektif Islam setidaknya 
meliputi tiga terminologi utama, yaitu tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib. 
Secara etimologis, istilah tarbiyah berasal dari tiga akar kata. 



222 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

Pertama, dari kata raba yarbu yang bermakna bertambah serta 
berkembang. Kedua, dari kata rabiya yarba yang memiliki pola 
seperti khafiya yakhfa dan mengandung arti tumbuh serta 
mengalami perkembangan. Ketiga, dari kata rabba yarubbu yang 
berpola seperti madda–yamuddu, bermakna memperbaiki, 
menguasai, membimbing, menjaga, dan memelihara (al-Nahlawi, 
n.d., hlm. 12). Adapun ta’lim dan ta’dib digunakan dalam konteks 
yang lebih umum sebagai proses pengajaran, pembinaan, serta 
penyempurnaan moral. Pendidikan moral atau pendidikan karakter 
dapat dipahami sebagai suatu proses sistematis untuk 
menanamkan, memelihara, membentuk, dan melatih perilaku serta 
kecerdasan berpikir, baik melalui jalur formal maupun nonformal, 
yang berlandaskan nilai-nilai ajaran Islam. Proses ini bertujuan 
untuk membentuk kepribadian yang beriman, berilmu, dan 
berakhlak mulia. 

Berlandaskan pada prinsip konseptual pendidikan Islam 
yang berpijak pada ajaran fundamental Islam, yaitu Al-Qur’an dan 
As-Sunnah (Nata, 2014, hlm. 1). Sebagai pedoman utama umat 
Islam, Al-Qur’an diturunkan Allah Swt. kepada seluruh manusia 
melalui Rasulullah Muhammad saw. dengan maksud memberikan 
arahan serta pemahaman komprehensif tentang berbagai dimensi 
kehidupan. Salah satu dimensi penting yang dijelaskan di dalamnya 
adalah hal-hal yang berkaitan dengan pembinaan moral dan proses 
pengajaran. Sementara itu, As-Sunnah berfungsi sebagai 
penjabaran konkret dan terperinci terhadap kandungan Al-Qur’an, 
disesuaikan dengan kebutuhan manusia dan dinamika kehidupan 
sehari-hari. 

Dalam konteks tersebut, pijakan utama pendidikan Islam 
seharusnya bersandar pada sumber autentik kebenaran yang 
mampu menuntun peserta pembelajar menuju keberhasilan dalam 
proses pendidikan. Oleh karena itu, Al-Qur’an beserta Sunnah 
Rasulullah saw. dijadikan sebagai dasar pokok dalam pelaksanaan 
pendidikan Islam. Penetapan keduanya bukan semata dilandasi 
oleh aspek keyakinan religius, tetapi juga karena kebenaran yang 
terkandung di dalamnya dapat diterima secara rasional dan terbukti 



223 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

secara historis maupun empiris. Berdasarkan prinsip tersebut, 
pendidikan Islam dapat dipahami sebagai suatu tatanan yang 
berfungsi menuntun individu dalam menata arah kehidupannya 
sesuai dengan tuntunan ajaran Islam. Dengan demikian, 
pendidikan Islam dapat dimaknai sebagai upaya pembentukan 
karakter berlandaskan prinsip-prinsip Islam untuk mencapai 
kemuliaan hidup, menjalankan amanah kekhalifahan, serta 
memperoleh kesejahteraan di dunia dan kebahagiaan abadi di 
akhirat (Muhaimin, 2012, hlm. 76). 

Fenomena krisis dalam sistem pendidikan serta beragam 
persoalan yang melingkupinya telah menimbulkan kegelisahan 
mendalam di kalangan umat Islam. Sejalan dengan pandangan Syed 
Sajad Husein dan Syed Ali Asrraf dalam karyanya “Crisis in Muslim 
Education” yang diterjemahkan Astuti, dijelaskan bahwasannya 
pada lingkungan masyarakat Islam terdapat berbagai persoalan 
serius mengenai kemerosotan mutu pendidikan yang menuntut 
perhatian dan solusi yang mendesak. Kekhawatiran serupa juga 
dirasakan di Indonesia yang tengah menghadapi kemerosotan 
moral dalam berbagai dimensi kehidupan, sehingga memunculkan 
kembali perdebatan mengenai peranan strategis pendidikan, 
khususnya pendidikan formal di sekolah.  

Jika menilik pada kondisi sosial yang berkembang, perilaku 
sebagian remaja Indonesia menunjukkan kecenderungan yang 
bertentangan dengan nilai-nilai keilmuan dan karakter terdidik. 
Fenomena seperti meningkatnya konflik antarpelajar, 
penyalahgunaan zat adiktif, serta perilaku menyimpang dari norma 
agama dan kebudayaan termasuk pergaulan bebas menegaskan 
bahwa fungsi pendidikan semakin dipertanyakan efektivitasnya. 
Lembaga pendidikan kerap dijadikan pihak yang disalahkan atas 
kegagalan dalam membentuk moralitas generasi muda, sekaligus 
dipandang belum mampu menjalankan tanggung jawab sosialnya 
dalam membina karakter bangsa. Beragam persoalan yang dihadapi 
pendidikan Islam dewasa ini menjadi tantangan yang amat 
kompleks, yang menuntut pembenahan sistemik dan konseptual.  

Prospek peradaban Islam pada masa mendatang sangat 



224 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

ditentukan oleh kualitas penyelenggaraan pendidikan yang mampu 
melahirkan manusia beriman, berilmu luas, serta berdaya saing 
tinggi dalam berbagai ranah kehidupan. Melalui pendidikan yang 
bermutu demikianlah umat Islam dapat keluar dari beragam 
persoalan struktural maupun kultural yang selama ini menjadi 
perhatian serius. Fenomena penyimpangan sosial yang mengemuka 
dalam beberapa dekade terakhir memperlihatkan bahwa sistem 
pendidikan nasional, khususnya pendidikan Islam, belum 
sepenuhnya berhasil membentuk pribadi manusia seutuhnya (insan 
kamil). Kondisi ini menimbulkan persepsi di tengah masyarakat 
bahwa pendidikan agama Islam dinilai belum maksimal dalam 
menanamkan karakter keimanan, ketakwaan kepada Allah SWT, 
dan akhlak mulia (akhlaq al-karimah).  

Dalam perkembangan selanjutnya, para pendidik serta 
pengajar di bidang keislaman berupaya menggagas paradigma baru 
guna mengatasi stagnasi dan kemunduran proses pembelajaran 
Islam. Pada hakikatnya, nilai-nilai fundamental pendidikan Islam 
yang bersumber dari al-Qur’an dan hadis telah menguraikan secara 
komprehensif berbagai aspek pendidikan, meliputi pendekatan 
pembelajaran, peranan pengajar, substansi materi, hingga 
mekanisme pelaksanaannya. Berdasarkan konteks tersebut serta 
hasil telaah terhadap berbagai kajian ilmiah yang berkorelasi erat 
dengan problematika pendidikan Islam, terutama yang bersandar 
pada sumber-sumber al-Qur’an, seluruh upaya tersebut diarahkan 
untuk memperkuat mutu serta efektivitas penyelenggaraan 
pendidikan Islam. Atas dasar pemikiran tersebut, peneliti 
terdorong melakukan eksplorasi terhadap konsepsi pendidikan 
karakter yang termuat dalam al-Qur’an. Sehubungan dengan hal 
itu, fokus utama penelitian ini diarahkan pada perumusan hakikat 
konsep pendidikan karakter dalam perspektif al-Qur’an beserta 
pendekatan yang diaplikasikan dalam proses pembentukannya. 
 
METODE PENELITIAN 

Kajian ini tergolong ke dalam bentuk penelitian berbasis 
pustaka (library research), yakni suatu kegiatan ilmiah yang 



225 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

dilakukan melalui penelusuran dan analisis terhadap beragam 
referensi tertulis yang memiliki keterkaitan langsung dengan isu 
atau topik yang menjadi fokus kajian. Referensi utama yang 
dijadikan acuan mencakup beragam karya akademik yang mengulas 
tentang pendidikan dan pembentukan karakter dalam perspektif al-
Qur’an, disertai tafsir-tafsir klasik maupun modern yang memiliki 
keterhubungan dengan tema riset. Pendekatan yang digunakan 
bersifat kualitatif, dipilih guna memperoleh pemahaman mendalam 
terhadap esensi dan implikasi ayat-ayat al-Qur’an yang memiliki 
relevansi dengan pendidikan karakter menurut ajaran Islam. 

Sumber data yang dijadikan pijakan mencakup naskah-
naskah al-Qur’an, teks tafsir, serta karya literatur lain yang 
membahas pendidikan Islam. Proses analisis dilakukan melalui 
kajian tekstual dan hermeneutik (tafsir) untuk menyingkap nilai-
nilai dan pesan yang tersirat dalam ayat-ayat al-Qur’an. Jenis tafsir 
yang digunakan meliputi pendekatan tradisional maupun 
kontemporer, sehingga memungkinkan diperolehnya pemahaman 
yang utuh dan multidimensional terhadap ayat-ayat yang dikaji. 
Melalui metode tersebut, diharapkan tercapai gambaran konseptual 
yang menyeluruh mengenai pendidikan karakter dalam paradigma 
pendidikan Islam. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Konsep Pendidikan karakter  

Berlandaskan Al-Qur’an, konsep pendidikan Islam 
memiliki cakupan yang komprehensif dan mendalam. Al-Attas 
(1991) menegaskan bahwa pendidikan Islam merupakan rangkaian 
upaya terencana yang bertujuan menumbuhkembangkan 
kemampuan insani secara utuh. Pendidikan dalam perspektif Islam 
tidak terbatas pada alih ilmu pengetahuan, melainkan juga 
mencakup pembinaan kepribadian serta moralitas. Dalam 
kerangka tersebut, pendidikan diarahkan untuk melahirkan pribadi 
yang memiliki keimanan yang kokoh, kesalehan, serta budi pekerti 
luhur.   

Orientasi pendidikan Islam juga tercermin melalui konsep 



226 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

tafa’ul, yang menekankan relasi dinamis antara individu dengan 
lingkungan sekitarnya. Proses pendidikan bertujuan membekali 
peserta didik dengan wawasan dan kecakapan yang esensial agar 
mereka mampu menjalani kehidupan bernilai serta berkontribusi 
positif bagi tatanan sosial. Dengan demikian, pendidikan Islam 
tidak berfokus semata pada prestasi intelektual, melainkan juga 
pada pembentukan sikap, kepribadian, serta internalisasi nilai-nilai 
etis dan spiritual.  

Secara komprehensif, pendidikan Islam memiliki orientasi 
utama dalam membina karakter manusia agar terwujud sebagai 
insan kamil melalui tata kehidupan yang berpijak pada nilai-nilai 
ketakwaan. Konsep insan kamil merujuk pada figur manusia 
paripurna, baik dalam dimensi spiritual maupun jasmani, yang 
mampu menjalani kehidupan dan mengalami kemajuan secara 
proporsional dan harmonis berkat ketundukannya kepada Allah 
SWT. Pemaknaan tersebut menegaskan bahwa pendidikan Islam 
diorientasikan untuk melahirkan individu yang memberikan 
kemaslahatan bagi eksistensi pribadi maupun komunitas sosialnya, 
disertai dedikasi yang kokoh terhadap implementasi dan 
pengembangan ajaran Islam. 

Proses pembinaan Islam yang diselenggarakan oleh Nabi 
Muhammad SAW di Makkah berfungsi sebagai prototipe awal 
yang mengarah pada pembentukan sosok Muslim berkepribadian 
tangguh, siap berperan sebagai penggerak komunitas Islam, juru 
dakwah, sekaligus teladan pendidikan yang ideal (Soekarno & 
Supardi, 1985, hlm. 54–59). Pasca peristiwa hijrah, pengajaran 
Islam mengalami ekspansi substansial; selain memusatkan 
perhatian pada pembinaan generasi penerus Islam, aktivitas 
pendidikan juga difokuskan pada internalisasi nilai-nilai 
kemanusiaan guna mengatur serta menjaga keseimbangan dan 
kemakmuran ciptaan Allah di alam raya (Asroha, 2010, hlm. 5). 
Selanjutnya, pada masa Dinasti Umayyah, praktik pendidikan Islam 
menampakkan kemajuan yang signifikan dengan diletakkannya 
fondasi dasar bagi perkembangan rasionalitas dan keilmuan, 
sehingga periode tersebut dikenal sebagai masa pembentukan awal 



227 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

bagi pertumbuhan tradisi intelektual dalam peradaban Islam. 
(Hitty, 2011, p. 240) 

Kewajiban untuk mencari ilmu juga mencakup 
memperoleh keterampilan dan keahlian yang mendukung 
kehidupan sehari-hari dan memungkinkan individu untuk 
menghadapi tantangan kontemporer. Dalam hal ini, pendidikan 
Islam bertujuan untuk mengembangkan individu yang tidak hanya 
mahir secara intelektual tetapi juga memiliki pemahaman yang kuat 
tentang ajaran agama dan kemampuan untuk menerapkannya 
dalam kehidupan sehari-hari. Kewajiban belajar dalam Islam 
ditegaskan  melalui ayat Al-Qur’an Surah Al-Alaq (96:1-5) Ayat 
pertama yang sering dikaitkan dengan kewajiban belajar adalah 
Surah Al-Alaq, yang berbunyi: 

نسَانَْ خَلَقَْ خَلَقَْ الَّذِي رَب كَِْ بِاسْمِْ اقْرَأْْ  الَّذِي الْْكَْرَمْ  وَرَبُّكَْ اقْرَأْْ عَلَقْ  مِنْْ الِْْ  

نسَانَْ عَلَّمَْ بِالْقلَمَِْ عَلَّمَْ يَعْلمَْْ لمَْْ مَا الِْْ   
Terjemahnya: 

“Bacalah dengan nama Tuhanmu yang menciptakan. 
Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah. 
Bacalah, dan Tuhanmu yang Maha Pemurah, yang 
mengajarkan manusia dengan pena. Dia mengajarkan 
manusia apa yang tidak diketahuinya”. (Q.S.Al-Alaq: 
1-5). 

Ayat tersebut menekankan urgensi aktivitas membaca serta 
menuntut ilmu sebagai tahap fundamental dalam proses 
memperoleh pengetahuan. Makna dan implikasi pendidikan yang 
termuat di dalam ayat ini mengandung kedalaman yang substansial. 
Perintah untuk “membaca” merefleksikan bahwa proses 
pendidikan berakar pada kemampuan literasi, yang menjadi pintu 
utama bagi pengembangan wawasan serta perluasan pemahaman. 
Lebih jauh, ayat ini menegaskan bahwa Tuhan merupakan sumber 
dari seluruh pengetahuan, yang membimbing manusia dalam 
memahami realitas alam semesta serta esensi keberadaannya. 
Dalam konteks pendidikan Islam, makna tersebut menggambarkan 
bahwa setiap proses belajar seharusnya diawali dengan niat tulus 
untuk menuntut ilmu semata-mata demi memperoleh keridaan 



228 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

Allah SWT.  
Contoh konkret dapat ditemukan pada beragam institusi 

pendidikan Islam yang menonjolkan pendekatan pembelajaran 
berlandaskan Al-Qur’an. Di Indonesia, misalnya, banyak pesantren 
yang mengintegrasikan ajaran Al-Qur’an bersama disiplin keilmuan 
umum, sehingga peserta didik memperoleh pemahaman 
keagamaan sekaligus kecakapan praktis yang mendukung 
pembentukan karakter serta moralitas individu. Kajian terhadap 
ayat ini memperlihatkan bahwa ilmu pengetahuan menempati 
kedudukan yang amat luhur dalam pandangan Islam.  

Menurut M. Quraish Shihab, pendidikan karakter 
merupakan proses internalisasi nilai moral dan spiritual yang 
bersumber dari Al-Qur’an agar manusia terbentuk menjadi pribadi 
yang beriman, berpengetahuan luas, serta berakhlak terpuji, 
sehingga mampu menjalankan perannya sebagai khalifah di muka 
bumi. Dalam Tafsir Al-Misbah, beliau menjelaskan bahwa 
pendidikan sejati tidak hanya terbatas pada proses penyampaian 
ilmu (transfer of knowledge), melainkan juga pembentukan 
kepribadian yang utuh dan seimbang antara aspek intelektual, 
emosional, dan perilaku. Pendidikan yang diidealkan Al-Qur’an 
adalah pendidikan yang menumbuhkan kesadaran diri sebagai 
hamba Allah dan pemimpin di bumi, dengan perilaku yang selaras 
dengan nilai-nilai ketuhanan. (Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, jilid 
7, tafsir QS. Luqman: 12-19) 

 
Berdasarkan kajian tafsir Al-Misbah, beberapa poin pokok 

dapat dirumuskan: 

1. Karakter sebagai nilai yang diinternalisasi. Quraish Shihab 
menekankan bahwa karakter bukan hanya perilaku yang 
Nampak dari luar, tetapi lebih kepada nilai-nilai yang 
mengakar dalam jiwa, yang kemudian terefleksikan dalam 
ucapan, sikap, dan tindakan. (Misalnya nilai ‘amanah’, 
‘siddiq’, ‘fathonah’, ‘tabligh’ pada QS Al-Ahzâb:21)  



229 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

2. Karakter sebagai produk dari pendidikan yang bersifat 
holistik mencerminkan pembentukan kepribadian manusia 
secara menyeluruh. Menurut pandangan beliau, pendidikan 
karakter mencakup dimensi religius yang merefleksikan 
relasi vertikal antara manusia dan Tuhan, dimensi moral 
yang menggambarkan interaksi etis antarsesama, dimensi 
intelektual yang berkaitan dengan pengembangan 
pemahaman dan kebijaksanaan, serta dimensi sosial yang 
menitikberatkan pada keterlibatan individu dalam 
kehidupan bermasyarakat. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa nilai-nilai seperti spiritualitas, keikhlasan, kasih 
sayang, pengetahuan, semangat membaca, kesabaran, 
tanggung jawab, kesederhanaan, rasa malu, dan kehati-
hatian (tabayyun) terepresentasikan dalam Tafsir Al-Misbah.  

3. Teladan dan pengajaran dalam al-Qur’an sebagai dasar 
karakter, Quraish Shihab melihat bahwa ayat-ayat yang 
berbicara tentang teladan misalnya surah Al-Ahzâb ayat 21 
(“…sesungguhnya bagi kamu pada rasul Allah satu teladan 
yang baik…”) memuat karakter-karakter utama: siddiq 
(jujur), amanah (dapat dipercaya), fathonah (cerdas), 
tabligh (menyampaikan).  

4. Beliau juga menekankan bahwa nilai-nilai karakter dari al-
Qur’an tidak usang, tetapi relevan dengan tantangan zaman 
modern. Pendidikan karakter menjadi jembatan antara 
tradisi keagamaan dan kebutuhan masyarakat modern.  

Dalam ranah pendidikan, hal ini menegaskan bahwa proses 
belajar tidak sekadar berkaitan dengan perolehan wawasan, 
melainkan berorientasi pada pendalaman keimanan individu. 
Dengan demikian, sistem pendidikan Islam seharusnya 
mengharmonisasikan aspek keilmuan dengan penguatan dimensi 
spiritualitas. Kajian terhadap ayat tersebut memperlihatkan bahwa 
ilmu pengetahuan tidak berhenti pada tataran informasi semata, 
melainkan memuat tanggung jawab moral.  

Dalam perspektif pendidikan Islam, gagasan ini 



230 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

menekankan urgensi pembentukan kepribadian peserta didik agar 
mampu berpikir kritis dan cerdas intelektual, seraya menjunjung 
nilai kejujuran serta keadilan. Berdasarkan data empiris, tingkat 
pembelajaran di Indonesia memperlihatkan hubungan positif 
dengan kepatuhan religius masyarakat. Berdasarkan laporan Badan 
Pusat Statistik (BPS) tahun 2022, wilayah dengan taraf pendidikan 
lebih maju memperlihatkan komitmen keagamaan yang lebih 
kokoh (Mirza & Badruzaman, 2025, hlm. 178). Temuan ini 
mengindikasikan bahwa pendidikan yang bermutu berpotensi 
besar memperkuat kualitas keimanan individu. 

 
Metode pendidikan karakter  

Dalam pandangan Al-Qur’an, terminologi metode secara 
etimologis berasal dari perpaduan dua unsur bahasa, yakni meto 
yang berarti “melintasi” serta hodos yang bermakna “jalan” maupun 
“cara”. Oleh karena itu, istilah metode dapat dimaknai sebagai jalur 
sistematis atau tahapan tertentu yang ditempuh guna meraih 
sasaran yang telah ditetapkan. Apabila konsep tersebut dikaitkan 
dengan ranah pendidikan Islam, maka metode menunjuk pada 
pendekatan yang terstruktur untuk menginternalisasi nilai-nilai 
spiritual dan wawasan keislaman ke dalam pribadi peserta didik 
sehingga terbentuk karakter yang sejalan dengan prinsip-prinsip 
ajaran Islam. Dalam praktik penyelenggaraan pendidikan Islam, 
penerapan metode memiliki kedudukan yang amat esensial sebagai 
penentu arah serta kualitas proses pembelajaran dalam mencapai 
visi pendidikan. Tanpa pemilihan strategi yang relevan, kegiatan 
penyampaian ilmu pengetahuan tidak akan berlangsung secara 
maksimal, baik dari sisi efektivitas maupun efisiensi. Sebagaimana 
dikemukakan oleh Nata (1997, hlm. 91), para pakar pendidikan 
Islam menegaskan adanya berbagai model pendekatan yang bisa 
digunakan dalam aktivitas pembelajaran Islam. Di antaranya ialah 
metode hiwar (dialog interaktif), qashash (narasi kisah), uswah hasanah 
(keteladanan), mau‘izhah (anotasi moral), serta ta’dib atau 
pembiasaan yang berfungsi sebagai proses penanaman nilai-nilai 
Islam dalam tindakan nyata peserta didik.  Adapun dalam konteks 



231 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

Al-Qur’an, konsep metode pendidikan Islam dapat diamati secara 
komprehensif melalui Surah Luqman yang akan dijelasakan sebagai 
berikut: 
1. Metode Dialog, Nasehat dan Perintah  

Luqman al-Hakim senantiasa memerintahkan kepada anaknya 
untuk selalu beribadah kepada Allah swt. dan tidak berbuat 
kesyirikan, sebagaimana dalam Quran Surah Luqman/31: 13: 
Yang artinya “Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada 
anaknya, di waktu ia memberi pelajaran kepadanya: "Hai 
anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah, 
Sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar 
kezaliman yang besar". (Tafsir, 1992, pp. 135–139) 

2. Metode Kisah  
Luqman al-Hakim mengisahkan kepada anaknya tentang 
perbuatan yang dilakukan di dunia dan nanti di akhiran akan 
dibalas oleh Allah swt dalam QS Luqman/31: 16-17 : 
(Luqman berkata): "Hai anakku, Sesungguhnya jika ada 
(sesuatu perbuatan) seberat biji sawi, dan berada dalam batu 
atau di langit atau di dalam bumi, niscaya Allah akan 
mendatangkannya (membalasinya). Sesungguhnya Allah Maha 
Halus lagi Maha mengetahui. Hai anakku, dirikanlah shalat dan 
suruhlah (manusia) mengerjakan yang baik dan cegahlah 
(mereka) dari perbuatan yang mungkar dan bersabarlah 
terhadap apa yang menimpa kamu. Sesungguhnya yang 
demikian itu Termasuk hal-hal yang diwajibkan (oleh Allah). 
Kisah yang diberikan kepada anak, seharusnya diangkat dari 
al-Qur’an dan dapat digunakan sebaqgai salah satu cara untuk 
menyampaikan ajaran islam yang terkandung dibalik cerita 
tersebut misalnya aspek aqidah, akhlak, ibadah, ketiga aspek 
ajaran islam ini bisa diberikan kepada anak usia persekolahan 
melalui metode kisah.  

3. Metode Rendah Hati  
Luqman senantiasa mengajarkan kepada anaknya untuk tidak 
sombong dan berhubungan baik dengan manusia 
sebagaimana di dalam Quran Surah Luqman/31: 18-19. Dan 



232 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia (karena 
sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi dengan 
angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang 
yang sombong lagi membanggakan diri. Dan sederhanalah 
kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu. Sesungguhnya 
seburuk-buruk suara ialah suara keledai. 
Metode yang dicontohkan oleh Luqman yang tertuang di 

dalam al-Qur‟an antara lain: 
a. Mengajarkan  

Mengajarakn nilai memiliki dua faedah, pertama memberikan 
pengetahuan konseptual baru, kedua menjadi pembanding 
atas pengetahuan yang dimiliki oleh seseorang. (Koesoema, 
2007, p. 212) Luqman alHakim mengajarkan kepada anaknya 
nilai yang sangat penting yaitusenangtiasa bersyukur kepada 
Allah swt. Dan tidak menyekutukannya dan inilah prinsip yang 
sangat mendasar yang diajarkan Luqman kepada anak-
anaknya. 

b. Keteladanan  
Manusia lebih banyak belajar dari apa yang mereka lihat 
keteladanan menempati posisi yang sangat penting. Maka dari 
itu, keteladanan tidak hanya bersumber dari guru, melainkan 
juga dari seluruh manusia yang ada dilembaga pendidikan 
tersebut. Juga bersumber dari orang tua, karib kerabat, dan 
siapapun yang sering berhubungan dengan peserta didik. 
Pendidikan akhlak adalah suatu pendidikan yang didalamnya 

terkandung nilai- nilai budi pekerti, baik yang bersumber dari ajaran 
agama maupun dari kebudayaan manusia. Budi pekerti mencakup 
pengertian watak, sikap, sifat, moral yang tercermin dalam tingkah 
laku baik dan buruk yang terukur oleh norma sopan santun, tata 
krama dan adat istiadat, sedangkan akhlak diukur dengan 
menggunakan norma-norma agama. Ciri khas kepribadian muslim 
adalah terwujudnya perilaku mulia sesuai dengan tuntunan Allah 
swt, yang dalam istilah lain disebut akhlak yang mulia ciri khas ini 
sekaligus menjadi sasaran pembentukan kepribadian Raulullah saw. 
Sebaik-baik manusia adalah yang paling mulia akhlaknya dan 



233 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

manusia yang paling sempurna adalah yang memiliki akhlak al-
karimah. Karena akhlak alkarimah merupakan cerminan dari iman 
yang sempurna. 
 

PENUTUP 
1. Konsep pendidikan Karakter (Akhlakul karimah) dalam Tafsir 

Al-Qur’an tidak hanya berpusat pada pencapaian akademis, 
tetapi juga pada pengembangan sikap dan nilai-nilai moral agar 
membentuk kepribadian seseorang agar menjadi “insan kamil“ 
dengan pola takwa. membentuk jiwa, akal dan jasad, sehingga 
tujuan pendidikan Islam tidak hanya sebatas pada memberikan 
dan menyampaikan meteri ajar (transfer of knowledge), akan 
tetapi pendidikan Islam juga membimbing peserta didik agar 
bisa mengerti, memahami dan mengamalkan ilmu yang telah 
diajarkan oleh pendidik (transfer of value). Dengan mengacu 
pada Al-Qur’an dan Hadis, maka manusia dapat menjadi 
Sebaik-baik manusia yang paling mulia akhlaknya dan manusia 
yang paling sempurna yang memiliki akhlak al-karimah. 

2. Metode pendidikan karakter dalam al-Qur‟an berdasarkan 
surah surah Luqman ayat 12-19 adalah metode pendidikan 
Islam yang meliputi metode nasehat dan perintah, metode 
kisah (cerita), dan keteladanan. Metode yang dicontohkan oleh 

Luqman yang tertuang di dalam Al-Qur‟an adalah 
mengajarkan kepada anaknya nilai yang sangat penting yaitu 
senangtiasa taat beribadah dan bersyukur kepada Allah swt. 
Dan tidak menyekutukannya dan inilah prinsip yang sangat 
mendasar yang diajarkan Luqman kepada anakanaknya. 
Kemudian Luqman adalah seorang ayah yang patut diteladani 
dalam menjadi  seorang pendidik. 



234 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1875 Hasnia , Hasyim Haddade , Hamka Ilyas 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Format Artikel jurnal 
Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam(Jakarta: Logos, 1997);  
Doni, A. Koesoema Pendidikan Karakter (Jakarta: Grasindo, 

2007);  
Hanun Asroha, Sejarah Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos, 2010);  
H. Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2014);  
K. Hitty, History Of the Arab,(London: Macmillan Press, 2011);  
Kementerian Agama RI, al-Qur’an dan Terjemah, (Bandung: 

Sygma Publishing, 2010);  
Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam (Bandung: PT. Remaja 

Rosda Karya, 2012 );  
Soekarno dan Ahmad Supardi, Sejarah dan Filsafat Pendidikan 

Islam, (Bandung: Angkasa, 1985);  
Zubaedi,Desain Pendidikan karakter Konsepsi dan Aplikasinya 

dalam Lembaga Pendidikan (Jakarta: Kencana, 2011); 
Abdurrahman al-Nahlawi, Usul al-Tarbiyyah al-Islamiyyah wa 

Asalibiha fi al- Bait wa al- Madrasah wa al- Mujtama', 
(Bairut: Dar al-Fikr , tt )  

Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam dan Perspektif Pendidikan 
Islam(Makassar: Yayasan Al-Ahkam, 1992);  

Iskandar Mirza & Tjetjep Ismail Badruzaman, Kajian Tematik 
Tafsir Ayat-ayat Al-Qur'an tentang Kewajiban Belajar: 
Perspektif Pendidikan Islam,(Jurnal Pendidikan Indonesia: 
Penelitian dan Inovasi) ISSN(Online) :2807-
3878,DOI:10.59818/ jpi.v5i1.1163, Vol.5 No.1 Januari 
2025; 

 


