
178 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Asbabun Nuzul Khass dan Haqiqi Perspektif 
Syah Waliyullah Ad-Dihlawi 

Gilang Saputra1* 
1UIN Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia 

*gilang96putra@gmail.com 

 

Keywords : 
Asbābun Nuzūl, 
Al-Dihlawi, 
Qur’anic Exegesis, 
Social Context, 
Ulumul Qur’an 

Abstract 
This article explores the concept of asbābun nuzūl from the 
perspective of Shah Waliyullah al-Dihlawi, an 18th-century 
Islamic reformer. Traditionally, the study of asbābun nuzūl has 
often focused on partial and fragmented reports (khass), which may 
obscure the essential meaning of the Qur’anic verses. Al-Dihlawi 
introduces a distinction between asbābun nuzūl khass and asbābun 
nuzūl haqiqi. The former refers to classical reports that are often 
historically unreliable, while the latter emphasizes understanding 
the broader socio-cultural and moral context of Arabian society 
during the revelation. This approach allows for a more 
comprehensive and contextual interpretation of the Qur’an. Using 
a library research method, this study examines both classical and 
contemporary literature on asbābun nuzūl. The findings indicate 
that Al-Dihlawi’s thought significantly contributes to shifting the 
paradigm of asbābun nuzūl from a micro to a macro approach, 
paving the way for modern contextual interpretations of the Qur’an.  

Kata Kunci : 
Asbābun Nuzūl,  
Al-Dihlawi,  
Tafsir,  
Konteks Sosial,  
Ulumul Qur’an 

Abstrak 
Artikel ini membahas konsep asbābun nuzūl menurut perspektif 
Syah Waliyullah al-Dihlawi, seorang pembaharu pemikiran Islam 
abad ke-18. Selama ini, kajian asbābun nuzūl sering kali hanya 
menekankan pada riwayat-riwayat yang bersifat parsial (khass), 
sehingga berpotensi mengaburkan makna substansial dari ayat. 
Al-Dihlawi menawarkan distingsi antara asbābun nuzūl khass 
dan asbābun nuzūl haqiqi. Yang pertama merujuk pada riwayat-
riwayat klasik yang terkadang tidak valid secara historis, 
sedangkan yang kedua menekankan pentingnya memahami 

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about


179 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

konteks sosial, budaya, dan moral masyarakat Arab pada masa 
pewahyuan. Dengan pendekatan ini, pesan utama Al-Qur’an 
dapat dipahami lebih komprehensif dan kontekstual. Penelitian 
ini menggunakan metode studi pustaka dengan menelaah literatur 
klasik dan kontemporer terkait asbābun nuzūl. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa pemikiran Al-Dihlawi memberikan 
kontribusi signifikan dalam menggeser paradigma kajian asbābun 
nuzūl dari pendekatan mikro ke makro, serta menginspirasi 
penafsiran kontekstual modern 

   

Article History : Received :  
01 Oktober 2025 

Accepted :  
15 Desember 2025 

 
PENDAHULUAN 

Al-Qur’an, sebagaimana dikatakan dalam Surat Al-Baqarah 
ayat 2, adalah petunjuk bagi orang-orang yang bertakwa (hudan lil 
muttaqin). Bahkan lebih dari itu, Al-Qur’an juga adalah petunjuk 
bagi semua manusia (hudan linnas) sebagaimana disebutkan juga 
dalam surat Al-Baqarah ayat 185. Meski begitu, Al-Qur’an 
bukanlah kitab rumus sebagaimana rumus matematika atau fisika. 
Ibarat sebuah kelapa, Al-Qur’an memerlukan beberapa step untuk 
benar-benar mengantarkan kita kepada inti dari petunjuk yang 
tersirat di dalamnya.  

Untuk memahami Al-Qur’an dengan benar diperlukan 
seperangkat ulumul Qur’an seperti ¬nasikh mansukh atau ilmu 
yang mempelajari seputar ayat yang di ganti dan ayat yang 
menggantikan, muhkam mutasyabih yaitu ilmu yang mempelajari 
tentang ayat-ayat yang telah jelas ataupun masih samar maksud dari 
isinya, munasabah ayat atau ayat-ayat Qur’an yang memiliki 
keterkaitan atau kesamaan anatara satu ayat dengan ayat yang 
lainnya, makkiyah madaniyah atau kategorisasi ayat berdasarkan 
tempat turunnya, ada kalanya di kota Makah dan ada kalanya pula 
di kota Madinah, ‘am dan khos atau ayat yang berdasarkan kategori 
cakupannya dibedakan menjadi ayat yang umum dan ayat yang 
khusus, asbabun nuzul atau ilmu yang berbicara terkait konteks 
historis yang melatarbelakangi turunnya suatu ayat, dan banyak 
ilmu lainnya yang diperlukan untuk dapat memahami Al-Qur’an 
secara komprehensif. Pada artikel ini penulis akan fokus pada 



180 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

urgensi asbabun nuzul kaitannya dengan penafsiran Al-Qur’an dan 
asbabun nuzul menurut persektif tokoh tertentu.  

Al-Qur’an adalah firman Allah swt. yang bersifat azali 
(sudah ada sejak zaman sebelum makhluk diciptakan) yang 
diturunkan melalui perantara malaikat Jibril as. kepada nabi 
Muhammad secara berangsur-angsur selama 23 tahun (Shihab, 
2013). Pengetahuan mendalam mengenai proses pewahyuan Al-
Qur’an ini oleh para ulama disebut juga dengan ilmu tanzilul 
Qur’an. 

Al-Qur’an diturunkan pada awalnya berkaitan dengan 
konteks sosio historis pada masa kenabian Muhammad saw. 
Sebegai respon, atau sebagai jawaban atas pertanyaan atas 
rangkaian peristiwa yang mengelilingi kehidupan masyarakat Arab 
di era kenabian. Ayat-ayat Al-Qur’an ini dapat dikelompokkan 
pada dua bagian jika dilihat dari sebab turunnya. Pertama, ayat yang 
tidak memiliki sebab turun yang dapat dihubungkan dengannya. 
Kedua, ayat yang memiliki sebab khusus yang berkaitan dengan 
penurunan ayat tersebut (Shihab, 2013). Pada kelompok yang 
kedua ini jumlahnya lebih sedikit daripada kelompok yang pertama. 

Sebagai contoh, jabir pernah meriwayatkan “Rasulullah 
datang bersama Abu Bakar untuk menjengukku (yang sedang 
sakit). Rasulullah saat itu menemukanku dalam keadaan pingsan 
sehingga beliau meminta disediakan air untuk berwudlu. 
Kemudian, beliau memercikkan sebagian air kepadaku, lalu aku 
tersadar dan berkata “Ya Rasulallah, apakah yang Allah 
perintahkan bagiku berkenaan dengan harta milikku?”. Maka 
turunlah ayat 11 surat An-Nisa (Ibnu Katsir, n.d.): 

ُ فيِ أوَْلََدِكمُْ لِلذهكَرِ مِثلُْ حَظ ِ الْْنُْثيََيْنِ فَإنِْ كنُه نِسَاءً فَوْقَ اثنَْتيَْنِ   يُوصِيكمُُ اللَّه

ا  فلََهُنه ثلُُثاَ مَا ترََكَ وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدةًَ فلََهَا الن ِصْفُ وَلِْبََوَيْهِ لِكلُ ِ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدسُُ مِ  مه

ُ ترََكَ إِ  هِ الثُّلُثُ فَإنِْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فلَِِ هِ نْ كَانَ لَهُ وَلدٌَ فَإنِْ لمَْ يَكُنْ لَهُ وَلدٌَ وَوَرِثهَُ أبََوَاهُ فلَِِمُ ِ م ِ

 السُّدسُُ مِنْ بَعْدِ وَصِيهةٍ يُوصِي بِهَا أوَْ ديَْنٍ آبَاؤُكمُْ وَأبَْنَاؤُكمُْ لََ تدَرُْونَ أيَُّهُمْ أقَْرَبُ لَكمُْ 

َ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ِ إِنه اللَّه  (11) نَفْعًا فرَِيضَةً مِنَ اللَّه
“Allah mensyariatkan (mewajibkan) bagimu tentang 

(pembagian harta warisan untuk) anak-anakmu. Yaitu: bagian 
seorang anak laki-laki sama dengan bagian dua orang anak 



181 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

perampuan; dan jika semua anak itu perempuan lebih dari dua, 
maka bagi mereka dua pertiga harta yang ditinggalkan; jika dia 
(anak perempuan) seorang saja maka baginya separuh (harta yang 
ditinggalkan); Untuk kedua orang tua, bagian (mereka) masing-
masing seperenam dari harta yang ditinggalkan, jika dia (yang 
meninggal) mempunyai anak.  Jika dia (yang meninggal) tidak 
mempunyai anak dan dia diwarisi oleh kedua orang tuanya (saja), 
ibunya mendapat sepertiga. Jika dia (yang meninggal) mempunyai 
beberapa saudara, ibunya mendapat seperenam. (warisan tersebut 
dibagi) setelah (dipenuhi) wasiat yang dibuatnya atau (dan dilunasi) 
utangnya. (Tentang) orang tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak 
mengetahui siapa diantara mereka yang lebih banyak manfaatnya 
bagimu. Ini adalah ketetapan Allah. Sesungguhnya Allah adalah 
maha mengetahui lahi maha bijaksana”. Dan masih banyak lagi 
contoh asbabun nuzul dengan berbagai karakteristik dan 
klasifikasinya.  

Seperti apa dan bagaimana asbabun nuzul, macam-
macamnya, pembagian berdasarkan karakternya, dan urgensi serta 
korelasinya dengan penafsiran Al-Qur’an akan dibahas pada artikel 
yang sederhana ini. Untuk lebih memudahkan pembahasan maka 
penulis memilih salah satu tokoh untuk dikaji sumbangan 
pemikirannya seputar asbabun nuzul. Tokoh yang penulis pilih 
adalah Syah Waliyullah Ad-Dahlawi. Seorang tokoh pembaharu 
yang memiliki pandangan baru seputar kajian asbabun nuzul. 

Penelitian ini menggunakan metode libebary research atau 
penelitian pustaka, yaitu metode penelitian yang mengumpulkan 
data dan informasi dari berbagai sumber literatur seperti buku, 
jurnal, artikel ilmiah, dan dokumen lainnya yang berkaitan dengan 
topik penelitian. Tujuan utamanya adalah untuk mendapatkan 
pemahaman mendalam tentang topik tersebut dan menjadi langkah 
awal atau bagian dari penelitian yang lebih luas, baik itu penelitian 
kualitatif maupun kuantitatif. 

 
 
METODE PENELITIAN 



182 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka 
(library research). Metode ini dipilih karena objek kajian berupa 
konsep asbābun nuzūl dalam perspektif Syah Waliyullah ad-
Dahlawi yang bersumber dari literatur klasik maupun 
kontemporer. Jenis penelitian pada artikel ini adalah kualitatif 
deskriptif-analitis. Artinya, penelitian ini berfokus pada 
penggambaran dan analisis pemikiran Ad-Dahlawi mengenai 

asbābun nuzūl khāṣṣ dan ḥaqīqī, serta relevansinya dengan 
pengembangan ilmu tafsir.  
 Teknik Pengumpulan Data; Studi dokumentasi, yaitu 
dengan menelaah dokumen-dokumen tertulis berupa kitab, artikel, 
jurnal, dan buku terkait topik penelitian. Studi komparasi, yaitu 
dengan membandingkan pandangan Ad-Dahlawi dengan ulama 
lain untuk melihat distingsi pemikirannya. Adapun Pendekatan 
yang digunakan adalah pendekatan historis dan hermeneutik. 
Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri konteks sosial-
budaya saat Ad-Dahlawi hidup, sedangkan pendekatan 
hermeneutik dipakai untuk memahami makna yang terkandung 
dalam gagasan asbābun nuzūl menurutnya. 
TINJAUAN LITERASI 

Kajian seputar asbabun nuzul menjadi trend yang masih 
akan terus berlanjut dan berkembang dikalangan peneliti. Hal itu 
dibuktikan dengan banyaknya karya ilmiah berupa buku, tesis, 
jurnal, artikel, skripsi, esay dan model tulisan lainnya yang 
mengangkat tema seputar asbabun nuzul dari waktu ke waktu. 
Faktor krusial, bahwa pengetahuan tentang asbabun nuzul 
berperan penting dalam interpretasi teks Al-Qur’an menjadikannya 
studi yang senantiasa dikembangkan. Salah satu kajian epistimologi 
yang tergolong masih baru dalam kajian asbabun nuzul adalah 
konsep asbabun nuzul mikro dan makro, hasil dari pengambangan 
atas berbagai konsep asbabun nuzul yang ditawarkan oleh 
beberapa tokoh berpengaruh dalam bidangnya, seperti Imam Asy-
Syathibi, Imam Jalaludin Suyuthi, Imam Al-Wahidi, Imam Ad-
Dahlawi dan lain sebagainya.  
 Setelah penulis melakukan researching terhadap artikel-



183 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

artikel maupun karya ilmiah lain seperti skripsi, tesis atau disertasi 
yang tersebar di jurnal-jurnal online, penulis mendapati bahwa 
kajian asbabun nuzul yang paling masif dibahas adalah asbabun 
nuzul perspektif Imam As-Suyuthi. Sebagai contoh skripsi karya 
Dra. Faridah yang berjudul Pemikiran As-Suyuthi Tentang 
Asbabun Nuzul. Dalam skripsi tersebut dijelaskan berbagai 
pandangan Imam As-Suyuthi tentang asbabun nuzul. Beberapa 
pandangan yang penting untuk digaris bawahi pada pemikiran As-
Suyuthi pada tulisan tersebut diantaranya adalah menyoal tentang 
kriteria asbabun nuzul. Imam As-Suyuthi menuturkan bahwa 
apabila perkataan tabi’in itu terang-terangan dalam masalah 
asbabun nuzul maka riwayat ini dapat diterima. Jadi musnid yang 
dianggap sah: yang diriwayatkan oleh ulama tafsir dari sahabat, 
seperti Mujahid, Ikrimah, Sa’id bin Jubair, Ibnu Abbas, Ibnu 
Mas’ud dan lainnya. Kemudian imam As-Suyuthi menambahkan 
bahwa apa yang dikatakan oleh seorang tabi’in yang disandarkan 
kepada seorang sahabat adalah termasuk dalam kategori musnad. 
Jika sanadnya dapat dipercaya dan shahih. Apabila seorang tabi’in 
tersebut seorang ulama ahli tafsir, seperti nama-nama yang 
tercantum di atas (Faridah, 2018). Selain daripada itu, menurut 
hemat penulis pemikiran-pemikiran terkait asbabun nuzul yang 
tercantum pada skripsi tersebut hanya sekedar nukilan-nukilan dari 
pendapat para ulama bidang tafsir seperti Al-Wahidi, Al-Ja’bari, 
dan lainnya. 
 Selain skripsi karya Dra. Faridah di atas terdapat pula 
skripsi yang membahas tentang asbabun nuzul perspektif Imam 
Suyuthi dengan judul Telaah Asbabun Nusul dalam kitab Al-Itqan 
karya Imam Jalaludin As-Suyuthi. Dalam skripsi tersebut dibahas 
mengenai ayat-ayat musykil dan kaitannya dengan asbāb al-Nuzūl 
yang ada didalam kitab al-Itqān. Di dalamnya, Imam As-Suyuthi 
mengutip pendapat Imam Al-Qurtubi, Imam Az-Zarkasi dan 
lainnya. Diantara pendapat para imam tersebut yaitu pendapat 
Imam Az-Zarkasi yang dikutip dalam kitab Al-Itqan: “Perbedaan-
perbedaan itu memiliki sebab, yaitu: Terjadinya sesuatu yang 
diberitakan itu pada keadaan yang bermacam-macam dan 



184 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

perkembangan yang berbeda-beda, Karena perbedaan tempat, 
Karena perbedaan keduanya dari sisi perbuatannya, Karena 
perbedaan keduanya dari sisi hakikat dan majaz, Karena ditinjau 
dari dua sisi dan dua iktibar yang berbeda”. Kemudian dalam 
skripsi tersebut dijelaskan ringkasan-ringakasn isi kitab Al-Itqan, 
yang menurut penulis isinya tidak jauh berbeda dengan karya tulis 
sebelumnya yang penulis ulas di atas milik Dra. Faridah yang 
membahas asbabun nuzul perspektif Imam Jalaludin As-Suyuthi 
(Khoeri, 2021).  
 Kemudian, karena sulitnya menemukan konsep asbabun 
nuzul menurut perspektif ulama tertentu, penelusuran karya tulis 
terkait asbabun nuzul ini penulis alihkan ke arah yang lebih umum. 
Penulis mendapati banyak karya tulis ilmiah yang berbicara seputar 
asbabun nuzul namun masih secara umum. Diantaranya, 
Penelitiannya Munawir dalam jurnal al-Tibyan yang berjudul Arah 
Baru perkembangan Ulumul Qur’an: Telaah Metodologis Ilmu 
Asbāb al- Nuzūl pada tahun 2020, dalam penelitiannya Munawir 
berkesimpulan bahwa Ilmu asbāb al-Nuzūl, semula hanya sebatas 
ilmu yang mengkaji konteks sejarah khusus (mikro) turunnya 
sebuah ayat berbasis tuturan para sahabat, kemudian karena adanya 
anomali dan krisis terkait dengan problematika memahai Al-
Qur’an berkembang menjadi sebuah ilmu yang mengkaji tentang 
konteks sejarah luas (makro) yang melingkupi turunnya al-Qur’an 
berbasis rekonstruksi situasi dan kondisi sosio-historis Jazirah 
Arab dalam kisaran waktu abad 6 M. Ilmu asbāb al-Nuzūl, semula 
hanya fokus pada problematika apakah sebuah ketetapan satu ayat 

itu berdasar redaksinya yang umum (al-Ibratu bi umūm al-Lafḍi) 
ataukah sebabnya yang khusus (al-Ibratu bi khusūs al-Sabab), 
kemudian berkembang menjadi pergulatan mencari dan 
menemukan maqāshid al- Qur’an (Munawir & Musta’in, 2020).  
 Penelitian yang ditulis oleh Nunung Susfita pada tahun 
2015, dalam penelitian ini penulis berkesimpulan bahwa asbāb al-
Nuzūl ayat dalam kegiatan penafsiran al-Qur’an sangatlah urgen, 
karena tanpa berpijak pada sejarah munculnya sebuah teks maka 
kita tidak memiliki kajian analisis yang bersifat objektif. Oleh 



185 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

karena itulah pentingnya nilai-nilai historis dapat dijadikan sebagai 
barometer untuk melacak sejarah masa lalu dan yang akan datang. 
Sangatlah dilematis jika kita hanya melakukan interpretasi dengan 
mengedepankan tekstualitas tanpa mau melihat konteks saat ini, 
karena al-Qur’an bukanlah teks-teks yang bisu akan tetapi teks-teks 
yang tetap bisa bersifat elastis dalam menguak nilai-nilai 
fundamental Islam yang berdasarkan esensinya. Pengetahuan 
terhadap nilai-nilai sejarah masa lalu dapat dijadikan sebagai 
indikator tersendiri dalam mencari ide moral yang akan dijadikan 
sebagai tujuan yang substansial dalam kegiatan penafsiran, sehingga 
dengan begitu, penulis melihat bahwa perlu ada semacam 
kolaborasi reinterpretasi nash dalam kaitannya dengan konteks 
sejarah, sehingga hasil penafsiran tersebut tidak mengandung nilai-
nalai ahistori terhadap pola penafsiran terhadap teks-teks al-Qur’an 
khususnya (Sustifa, 2015). 
 Tulisan Muhammad Fatoni pada judul Penafsiran 
Kontekstual Ayat-ayat Tarbawi (Pendekatan Asbāb al-Nuzūl) pada 
tahun 2019, pada penelitian ini Muhammad Fatoni membahas 
tentang ayat ayat pendidikan dilihat dengan melalui perspektif 
asbāb al-Nuzūl, pada kesimpulannya Muhamad Fatoni 
mengungkapkan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an menerangkan tentang 
keutamaan Ilmu. Ilmu memiliki arti penting bagi umat Islam, orang 
yang tidak berilmu tidaklah sama dengan orang yang tidak berilmu. 
Kontekstualisasi ayat-ayat di era kekinian, bahwa menuntut ilmu 
merupakan hal wajib yang tidak boleh ditinggalkan oleh umat 
Islam, baik itu ilmu agama, maupun ilmu lainnya karena 
sesungguhnya semua ilmu itu bersumber dari Dzat yang sama, 
Yakni Allah Swt. dan menanamkan nilai ketauhidan pada diri 
peserta didik hendaknya lebih diprioritaskan semenjak dini (Fatoni, 
2019). 
 Dari beberapa penelitian mengenai kajian asbabun nuzul 
yang telah penulis review di atas belum ada satupun yang 
membahas konsep asbabun nuzul khass dan haqiqi milik Ad-
Dahlawi. Oleh karena itu penulis mencoba merangkum pemikiran 
Ad-Dahlawi terkait kajian asbabun nuzul khass dan haqiqi dalam 



186 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

artikel yang sederhana ini. Terminologi asbabun nuzul khass dan 
haqiqi memiliki peranan yang sangat kerusial dalam perkembangan 
ulumul Qur’an dan penafsiran Al-Qur’an. Nantinya penelitian ini 
akan memberikan sumbangan yang cukup bermanfaat untuk 
dijadikan bahan pertimbangan dalam membuat karya ilmiah tafsir 
Al-Qur’an maupun yang lainnya. 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pengertian Asbabun Nuzul 

kata sabab disebutkan sebanyak sembilan kali dalam Al-
Qur’an. Lima diantaranya berbentuk mufrad atau kata tunggal, 
empat sisanya berbentuk jama’ atau plural. Kata ini dalam QS. 
Shad: 10 dan Al-Hajj: 15 bermakna tali, kemudian bermakna jalan 
pada QS. Al-Kahfi: 18, 85, 89, 92, bermakna pintu pada QS. 
Ghafir: 36-37, dan bermakna hubungan pada QS. Al-Baqarah ayat 
166 (Al-Ashfihani, 2005). 

kalimat asbab an-nuzul merupakan bentuk idhafah dari 
kata“asbab” yang berarti sebab dan “nuzul” yang berarti turun. 
Secara terminologi asbab an-nuzul adalah sebab-sebab yang 
melatar belakangi terjadinya sesuatu. Meskipun segala fenomena 
yang melatar belakangi terjadinya sesuatu dapat disebut asbab an-
nuzul, dalam pemakaiannya, ungkapan asbab an-nuzul khusus 
dipergunakan untuk menyatakan sebab-sebab yang melatar 
belakangi turunnya Al-Quran, seperti halnya asbab al-wurud secara 
khusus digunakan bagi sebab terjadinya hadist (Saidi, 2016).  

Secara eksplisit para ulama memiliki pakem definisi 
tersendiri mengenai Asbab An-Nuzul, diantaranya adalah (Anwar, 
2006): 

1. Menurut Az-Zarqoni: Asbab an-nuzul adalah hal khusus 
atau sesuatu yang terjadi serta berhubungan dengan turunnya ayat 
Al-Qur’an yang berfungsi sebagai penjelas hukum pada saat 
peristiwa itu terjadi.  

2. Ash-Shabuni: asbab an-nuzul adalah peristiwa atau 
kejadian yang menyebabkan turunnya satu ayat atau beberapa ayat 
baik berupa pertanyaan yang diajukan kepada nabi Muhammad 
saw. atau kejadian yang berkaitan dengan urusan agama.  



187 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

3. Subhi Shalih: asbab an-nuzul adalah sesuatu yang 
menjadi sebab turunnya satu atau beberapa ayat Al-Qur’an yang 
terkadang menyiratkan suatu peristiwa, sebagai respon atasnya atau 
penjelas terhadap hukum-hukum ketika peristiwa itu terjadi.  

4. Mana’ Al-Qaththan: asbab an-nuzul adalah peristiwa-
peristiwa yang menyebabkan turunnya Al-Qur’an, berkenaan 
dengannya waktu peristiwa itu terjadi, baik berupa kejadian atau 
pertanyaan yang diajukan kepada nabi.  

Tidak terdapat perbedaan yang mencolok pada 
pendefinisian di atas, semuanya menyimpulkan bahwa asbab an-
nuzul adalah kejadian atau peristiwa yang melatar belakangi 
turunnya ayat Al-Qur’an, dalam rangka menjawab, menjelaskan, 
dan menyelesaikan masalah-masalah yang timbul dari kejadian 
tersebut. Asbab an-nuzul merupakan bahan sejarah yang harus 
dipakai untuk memberikan keterangan terhadap turunnya ayat Al-
Qur’an agar dapat membrikan kejelasan dalam memahami pesan-
pesan Allah swt. 

Bila dicermati pengertian-pengertian ini dapat 
menimbulkan kesan bahwa dalam proses turunnya ayat al-Qur’an 
berlaku hukum kausalitas, yakni turunnya ayat-ayat al-Qur’an 
kepada Nabi Muhammad SAW dilatar belakangi oleh sebab-sebab 
tertentu dan jika sebab itu tidak ada, maka al-Qur’an itu tidak 
diturunkan. Defenisi di atas akan dapat berimplikasi teologis yang 
lebih jauh. 

Umpamanya dikalangan penganut aliran Ahlu al-Sunnah, 
yang meyakini bahwa al-Qur’an itu sebagai suatu yang qadim atau 
terdahulu, dan jika dihubungkan dengan sebab atau fenomena yang 
terjadi ketika turunnya ayat di masa Nabi Muhammad SAW 
memunculkan pertanyaan apakah sebab itu juga termasuk sesuatu 
yang qadim?. Pengertian qadim di sini adalah al-Qur’an dimaknai 
dengan kalam Allah yang azali (zaman dimana Allah swt. belum 
menciptakan alam semesta dan seisinya) dan inilah yang qadim 
sementara sebab tentu saja bukanlah sesuatu yang qadim. 

Untuk memperkuat bahwa sebab itu bukan lah qadim, 
maka defenisi asbab an-nuzul dimodifikasi agar terhindar dari 



188 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

ta’arud al-ma’na seperti disebut di atas. Ulama yang tampil 
memberikan penjelasan tentang defenisi asbab an-nuzul adalah 
Imam As-Suyuthi (w. 911 H) (Al-Suyuthi, n.d.). Beliau 
mengemukakan defenisi sebagai berikut: 

 والذي يتحرر فى سبب النزول أنه ما نزلت الْية أيام وقوعه 
“Defenisi asbab an-nuzul yang terpilih adalah: “sesuatu” 

yang pada hari-hari terjadinya maka ayat al-Qur’an diturunkan”. 
Dapat dipahami bahwa asbab an-nuzul menurut 

pandangan Imam As-Suyuthi hanya merupakan latar belakang 
turunnya al-Qur’an, bukan sebab yang menyebabkan turunnya. 
Mengomentari hal tersebut, Syekh Ibrahim An-Ni’mah 
berpendapat bahwa pemakaian terminologi asbab an-nuzul ini 
hanyalah sekedar “agar enak disebut saja” (min bab at-tasamuh wa 
at-tajawuz), sedangkan pada hakikatnya, ia adalah munasabah at-
tanzil atau relasi-relasi pewahyuan (Qadafi, 2015). Terlepas dari 
kontroversi yang menyertainya, cukuplah bagi kita untuk mengakui 
bahwa definisi tersebut telah diterima secara luas oleh para ulama 
atau dengan kata lain telah menjadi konsensus atau ijma’ para 
ulama. 
Biografi Ad-Dihlawi 

Syah Waliyullah al-Dahlawi lahir pada tanggal 21 Februari 
1703 M di Moza Phalat, Delhi, India dan meninggal pada 20 
Agustus 1762 M. Nama lengkapnya adalah Syed Qutb ad-Din 
Ahmad Waliyullah bin ‘Abd ar-Rahim al-‘Umari al-Dahlawi, atau 
biasa dikenal dengan nama Syah Waliyullah Dehlawi. Jika nasabnya 
diruntut, maka Syah Waliyullah akan sampai pada Umar bin al-
Khattab, sementara garis ayahnya sampai pada Ali bin Abi Thalib 
(Qadafi, 2011). Syah Waliyullah al-Dahlawi berasal dari keluarga 
terpandang yang memiliki status sosial tinggi di masyarakatnya. 
Ayahnya bernama Syaikh ‘Abdul Mun’im An-Namir (w. 1719) 
merupakan seorang Qadhi’. Berkali-kali Syekh Abdul Mun’im ini 
bermimpi bahwa ia akan dikaruniai anak yang alim. Beberapa 
ulama yang mengetahui peristiwa tersebut menyarankan agar kelak 
ketika anak itu lahir agar di beri nama Waliyullah (Qadafi, 2015). 

Dengan dibekali ilmu yang diberikan oleh ayahnya, al-



189 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

Dahlawi tumbuh sebagai seorang yang mampu menguasai berbagai 
cabang ilmu keislaman. Pada umur 5 tahun ia belajar dengan giat 
di Madrasah milik ayahnya dan pada umur 7 tahun ia telah hafal 
Al-Qur’an seluruhnya (Qadafi, 2015).  
Azbabun Nuzul Khass dan Haqiqi Perspektif Ad-Dihlawi 

Ada beberapa hal yang dianggap belum tuntas oleh Ad-
Dahlawi terkait asbabun nuzul. Pertama, redaksi “nazalat al-ayah 
fi...”, menurutnya redaksi kalimat ini memiliki beberapa maksud. 
Bisa jadi untuk menerangkan kejadian pada zaman nabi atau setelah 
zaman nabi yang dibenarkan oleh ayat. Kemudian, redaksi kalimat 
tersebut juga bisa berarti keterangan dasar istinbat hukum nabi 
ketika ia menemukan sebuah persoalan dari kejadian atau 
pertanyaan yang pernah ditujukan kepadanya. Bisa jadi juga bahwa 
maksud dari kalimat nazalat al-ayah fi..sebagai counter atas 
pendapat orang-orang musyrik dan ahli kitab. Intinya dari tiga hal 
tersebut, menurut Ad-Dahlawi, hanya merepresentasikan tafsir, 
tidak merepresentasikan kesaksian sejarah (Qadafi, 2015). 

Problem kedua adalah banyaknya riwayat para ahli hadis 
yang dianggap sebagai asbabun nuzul padahal sebenarnya tidak 
memiliki hubungan dengan sejarah turunnya ayat. Sebagai contoh, 
kesaksian beberapa sahabat mengenai cara membaca ayat 119 pada 
surat Al-Baqarah. Di sana terdapat dua versi qira’ah yang memiliki 
asbabun nuzul sendiri-sendiri. Yaitu antara lafal la tas’al 
menggunakan domir mufrod dan lafal la tas’aluu menggunakan 
domir jam’. Kemudian riwayat-riwayat yang berisi informasi nama-
nama yang disebutkan dalam Al-Qur’an secara samar, riwayat 
mengenai keutamaan ayat atau surat tertentu, riwayat mengenai 
prilaku nabi yang mengamalkan inti ayat-ayat Al-Qu’ran. Semua 
itu, menurut Ad-Dahlawi, tidaklah mencerminkan apa yang disebut 
sebagai asbabun nuzul, karena tidak merepresentasikan kesaksian 
sejarah. 
 Ketiga adalah banyaknya cerita-cerita mengenai kisah-kisah 
umat terdahulu yang sumbernya adalah para ahli kitab yang hanya 
beberapa gelintir saja yang riwayatnya shahih. Keempati adalah 
keragaman versi asbabun nuzul meski maksudnya sama.  



190 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

Berangkat dari keresahan inilah Ad-Dahlawi kemudian 
menawarkan pandangan baru dalam ilmu asbabun nuzul. Menurut 
Syah Waliyullah Ad-Dahlawi diperlukan pemahaman mendalam 
terhadap sejarah pewahyuan secara utuh dan komprehensif. Ini 
dapat dilakukan melalui pengamatan atas keseluruhan kisah-kisah 
pewahyuan dan realitas sosial budaya yang ada di masyarakat Arab 
pada saat itu (asbabun nuzul haqiqi). Melalui dialektika antara 
realitas budaya dengan wahyu Al-Qur’an ini akan dihasilkan 
pemahaman komprehensif dan kontekstual. 

Hal lain yang menjadi perhatian Ad-Dahlawi adalah bentuk 
ayat Al-Qur’an yang terkadang menggambarkan pertanyaan dan 
jawaban. Menurutnya, tidak ada gunanya merekonstruksi cerita 
sebenarnya dari soal dan jawab tersebut (Qadafi, 2015). Pernyataan 
Ad-Dahlawi ini tidak sepenuhnya salah. Jika yang menjadi fokus 
pembahasan para mayoritas mufasir adalah keumuman berita 
(‘umum al-lafz), maka tidak ada gunanya mereka bersusah payah 
untuk merekonstruksi kekhususan sebab (khusus al-sabab). Al-
Dihlawi menuduh para mufassir keliru memahami perkataan para 
sahabat dalam riwayat Sabab al-nuzul. Menurutnya, para sahabat 
hanya melakukan taujih dan tidak bermaksud untuk memberitakan 
sebuah kesaksian mengenai turunnya ayat tertentu. Taujih adalah 
proses menerangkan sisi sebuah perkataan (wajh al-kalam) beserta 
maknanya. Proses taujih dilakukan oleh para sahabat ketika: (1) 
terdapat syubhat pada dzahir ayat, (2) sekilas terjadi pertentangan 
antar ayat, (3) ada ayat yang sulit dipahami oleh orang yang pertama 
kali membacanya, (4) ada ayat yang tidak mungkin dipahami 
dengan cara apapun.  

Pada akhirnya, al-Dihlawi menyimpulkan bahwa hanya 
sedikit saja riwayat sabab al-nuzul yang penting diketahui oleh 
seorang mufassir sebelum ia melakukan penafsiran. Dengan 
demikian, tidak disyaratkan bagi seorang mufassir untuk 
mengetahui semua riwayat sabab al-nuzul (al-ihatah bi jami’ riwayat 
asbab al-nuzul laisat syartan min syurut al-mufassir) (Qadafi, 2015). 
Sampai disini, kita memahami bahwa keraguan al-Dihlawi 
mengenai fungsi riwayat sabab al-nuzul dalam penafsiran 



191 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

membuatnya harus merumuskan metode alternatif untuk 
memahami maksud ayat. Cerita-cerita sabab al-nuzul dalam 
riwayat-riwayat para ulama disebut oleh al-Dihlawi dengan Asbab 
al-nuzul al-khassah. Sebagai ganti dari cerita-cerita tersebut, al-
Dihlawi menyebut istilah Asbab al-nuzul al-haqiqiyyah.  

Yang bisa dipahami dari pemikiran al-Dihlawi adalah: (1) 
bahwa ia memasukkan pesan moral Al-Qur’an sebagai bagian dari 
Sabab al-nuzul al-haqiqi. Pesan moral ini adalah pesan tersirat yang 
ingin disampaikan oleh Al-Qur’an melalui dialektika antara Al-
Qur’an dengan masyarakat yang Al-Qur’an turun kepada mereka; 
(2) Sabab al-nuzul al-haqiqi yang dirumuskan oleh al-Dihlawi 
memang belum sampai pada kondisi universal yang menjadi 
background munculnya Al-Qur’an, tetapi ia telah mempertegas 
salah satu hal yang bisa dimasukkan ke dalam apa yang oleh al-
Syatibi disebut dengan hal ihwal orang-orang Arab (min ‘adah al-
‘Arab). 

Distingsi al-Dihlawi mengenai al-sabab al-khass dan al-
sabab al-haqiqi ini juga memiliki pengaruh pada pemikir masa kini. 
Diantaranya adalah ‘Abdullah Mahmud Syahhatah yang 
membedakan antara riwayat Sabab al-Nuzul dengan tujuannya. 
Pada ayat akhlaq seperti QS al-Nisa : 135 misalnya, meskipun ia 
tidak menemukan riwayat Sabab al-nuzul tentangnya. Menurutnya, 
ayat ini masih memiliki Sabab al-Nuzul, yaitu tujuan Al-Qur’an 
untuk menanamkan akhlaq terpuji (ibraz akhlaq al-islam al-‘aliyah) 
tanpa paksaan agar manusia bisa terbebas dari egoisme. 
Contoh Implementasi 

Ad-Dahlawi tidak menggap penting informasi yang 
disampaikan oleh riwayat asbabun nuzul karena menurutnya 
informasi mengenai asbabun nuzul tidak mampu mengungkapkan 
makna sebenarnya yang diinginkan oleh Al-Qur’an. Ad-Dahlawi 
mencontohkan Al-Baqarah ayat 261:  

بَتتَْ سَبْعَ سَنَابلَِ فيِْ كلُ ِ   انَْْۢ كَمَثلَِ حَبهةٍ   ِ يُنْفِقُوْنَ امَْوَالَهُمْ فيِْ سَبِيْلِ اللَّه مَثلَُ الهذِيْنَ 

ُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ  ُ يضُٰعِفُ لِمَنْ يهشَاۤءٍُۗ وَاللَّه ائةَُ حَبهةٍٍۗ وَاللَّه بلَُةٍ م ِ  ۝٢٦١سُنْْۢ
 
"Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di 



192 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

jalan Allah adalah seperti (orang-orang yang menabur) sebutir biji 
(benih) yang menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada 
seratus biji. Allah melipatgandakan (pahala) bagi siapa yang Dia 
kehendaki. Allah Mahaluas lagi Maha Mengetahui." 

Menurutnya, tidak akan ditangkap makna sebenarnya dari 
ayat tersebut jika mufassir hanya sibuk pada penentuan bagaimana 
asbabun nuzul itu terjadi dan siapa yang menjadi sebab atas 
turunnya ayat, karena maksud ayat tersebut yang paling 
fundamental adalah untuk menggambarkan bagaimana besarnya 
pahala dan nilai kebajikan dari orang-orang yang gemar berinfak 
dan saling tolong-menolong di jalan Allah swt (Qadafi, 2015). 
Inilah yang dimaksud asbabun nuzul haqiqi menurut Ad-Dihlawi, 
bahwa ada pesan moral yang harus direalisasikan secara masif yang 
melatarbelakangi turunnya ayat. Pemikiran Ad-Dihlawi ini nantinya 
akan mempengaruhi para pemikir tafsir kontekstualis kontemporer 
seperti Muhammad Syahrur dan lainnya. 
 
PENUTUP 
Kesimpulan 

Dalam bidang tafsir, salah satu pemikiran Syah Waliyullah 

al-Dahlawi yang sering dikutip dan memiliki sumbangsih besar 

dalam rangka memahami ayat Al-Qur’an adalah teori asbabun 

nuzul makro dan mikro. Namun ia menggunakan istilah berbeda, 

yakni asbabun nuzul haqiqi dan asbabun nuzul khass. Konsep 

inilah yang kemudian hari mempengaruhi sarjana-sarjana 

kontemporer seperti Syahrur dan Abdullah Said. 

Al-Dahlawi dalam kitabnya al-Fawz al-Kabir fi Ushul al-

Tafsir, menyatakan bahwa asbabun nuzul yang ditampilkan para 

mufasir selama ini kurang valid (asbabun nuzul khass). Karena 

menurutnya, kebanyakan data sejarah tersebut ialah kisah yang 

sebenarnya tidak relevan untuk dijadikan asbabun nuzul. Sekalipun 

kisah itu relevan, semua itu hanya satu bagian dari seluruh realitas 

pewahyuan ayat Al-Qur’an dan seringkali bersifat parsial-subjektif. 



193 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

Oleh karenanya, menurut Syah Waliyullah al-Dahlawi 

diperlukan pemahaman mendalam terhadap sejarah pewahyuan 

secara utuh dan komprehensif. Ini dapat dilakukan melalui 

pengamatan atas keseluruhan kisah-kisah pewahyuan dan realitas 

sosial budaya yang ada di masyarakat Arab pada saat itu (asbabun 

nuzul haqiqi). Melalui dialektika antara realitas budaya dengan 

wahyu Al-Qur’an ini akan dihasilkan pemahaman komprehensif 

dan kontekstual. 

Dari pemikirannya tersebut dapat kita simpulkan bahwa 

Ad-Dahlawi adalah pelopor penggunaan asbabun nuzul makro. 

Ulasan Ad-Dahlawi mengenai pentingnya mengalih fungsikan 

asbabun nuzul khass (mikro) yang menurutnya kurang memadai 

untuk menganalisa pesan utama ayat-ayat Al-Qur’an ke asbabun 

nuzul haqiqi (makro), menyiratkan pentingnya pemahaman 

konteks mukhotob atau audiens pertama yang Al-Qur’an turun 

kepadanya. Ia juga menegaskan penggunaan pesan moral sebagai 

tujuan penggunaan asbabun nuzul haqiqi, sesuatu yang oleh para 

penafsir kontemporer modern diistilahkan sebagai ideal-moral. 

Akan tetapi, Ad-Dahlawi sendiri belum memiliki produk 

penafsiran yang mempraktekkan ideanya tersebut secara gamblang. 

Ad-Dahlawi hanya menyumbangkan konsep baru dalam kajian 

ilmu asbabun nuzul dengan harapan kemudian banyak para 

penafsir yang terinspirasi dari ide-idenya.



194 
 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1817  Gilang Saputra 

 

DAFTAR PUSTAKA      

Al-Suyuthi, J. (n.d.). Lubab An-Nuqul fi Asbab An-Nuzul. 
Maktabah Al-Riyad Al-Hadits. 

Anwar, R. 2006. Ulumul Qur’an. Pustaka Setia. 
Faridah. 2018. Pemikiran As-Suyuthi Tentang Asbabun Nuzul. 

UIN Antasari. 
Fatoni, M. 2019. Penafsiran Kontekstual Ayat-ayat Tarbawi 

(Pendekatan Asbāb al-Nuzūl). Jurnal Ilmu-Ilmu 
Ushuluddin, 7(1). 
https://doi.org/10.21274/kontem.2019.7.1.19-36 

Ibnu Katsir, I. bin U. (n.d.). Tafsir Al-Qur’an Al-’Adzim. Dar Al-
Tayyibah Li An-Nasyr wa Al-Tawzi’. 

Khoeri, H. M. 2021. Telaah Asbab An-Nuzul Dalam Kitab Al-
Itqan Karya Imam As-Suyuthi. UIN Syarif Hidayatullah. 

Munawir, & Musta’in. 2020. Arah Baru perkembangan Ulumul 

Qur‟an: Telaah Metodologis Ilmu Asbāb al-Nuzūl. Jurnal 
Al-Tibyan, 5(1). 
https://doi.org/10.32505/tibyan.v5i1.1221 

Munawir, & Musta’in. 2020. Arah Baru perkembangan Ulumul 

Qur‟an: Telaah Metodologis Ilmu Asbāb al-Nuzūl. Jurnal 
Al-Tibyan, 5(1). 
https://doi.org/10.32505/tibyan.v5i1.1221 

Qadafi, M. Z. 2011. Yang Membela dan Yang Menggugat. In Anza 
Books. 

Qadafi, M. Z. 2015. Buku Pintar Sababun Nuzul dari Mikro hingga 
Makro. In Anza Books. 

Saidi, P. 2016. Asbabun Nuzul: Pengertian, Macam-macam 
Redaksi, dan Urgensi. Jurnal Al-Mufida, 1(1). 
https://doi.org/10.46576/almufida.v1i1.107 

Shihab, Q. 2013. Sejarah dan Ulumul Qur’an. Pustaka Firdaus. 

Sustifa, N. 2015. Asbāb al-Nuzūl al-Qur‟an Dalam Perspektif 
Mikro Dan Makro. Junral Tasamuh, 13(1). 
https://doi.org/10.20414/tasamuh.v16i1.540 

https://doi.org/10.32505/tibyan.v5i1.1221

