
384 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Vernakularisasi dalam Tafsir Al-Iklil 
(Studi Analisis Ayat-ayat Hidangan Surga) 

 

Muhammad Khairul Umam1*, Eep Nafis Khamdani2, Elya 
Munfaridah3 

 
1Universitas Islam Negeri Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Banyumas, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Banyumas, Indonesia 
3Universitas Islam Negeri Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Banyumas, Indonesia 

 
*Email: khoerul.umam1996@gmail.com 1, Nafiskhamdani708@gmail.com 2, 

elya@uinsaizu.ac.id 3 
 

 
Keywords : 
Vernacularization; 
Tafsir Al-Iklil; 
Heavenly Cuisine 
 

Abstract 
The background of this research is rooted in the phenomenon of 
vernacularization in Quranic interpretation, particularly in the 
context of Javanese society, which is rich in local cultural traditions. 
The main issue examined is how the process of local cultural 
adaptation, including language, traditions, and customs, influences 
the interpretation of the verse about the heavenly feast in KH 
Mishbah Musthofa's Tafsir Al-Iklil. The purpose of this study is 
to identify the characteristics of this vernacularization and to 
understand the dynamics of the relationship between the sacred text 
and the local cultural context within the Nusantara exegetical 
tradition. The approach used is library research with a qualitative 
approach, through content analysis that compares this interpretation 
with other sources and explores the use of cultural elements in the 
interpretation. The main findings indicate that KH Mishbah 
Musthofa internalized Javanese cultural elements, such as the Pegon 
language and the meaning of gandul, and adapted the interpretation 

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:khoerul.umam1996@gmail.com
mailto:Nafiskhamdani708@gmail.com
mailto:elya@uinsaizu.ac.id


385 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

of the verse to the local social and cultural context, for example in 
interpreting the word "ma'īn" as "sajeng" or "nira." The results of 
this study indicate that vernacularization is not merely a language 
translation, but also a form of adaptation of Islamic ideas and 
values, which enriches and strengthens the relevance of religious 
messages in the lives of local communities. 

Kata Kunci : 
Vernakularisasi; 
Tafsir Al-Iklil; 
Hidangan Surgawi 

Abstrak 
Latar belakang penelitian ini berakar pada fenomena 
vernakularisasi dalam tafsir Al-Qur’an, khususnya dalam 
konteks masyarakat Jawa yang kaya akan tradisi budaya lokal. 
Masalah utama yang dikaji adalah bagaimana proses adaptasi 
budaya lokal, termasuk bahasa, tradisi, dan kebiasaan, 
memengaruhi penafsiran ayat tentang hidangan surga dalam 
Tafsir Al-Iklil karya KH Mishbah Musthofa. Tujuan studi ini 
adalah mengidentifikasi karakteristik vernakularisasi tersebut, 
serta memahami dinamika hubungan antara teks suci dengan 
konteks budaya lokal dalam tradisi tafsir Nusantara. 
Pendekatan yang digunakan adalah metode pustaka (library 
research) dengan pendekatan kualitatif, melalui analisis isi 
(content analysis) yang membandingkan tafsir ini dengan sumber 
lain dan menelusuri penggunaan unsur budaya dalam penafsiran. 
Temuan utama menunjukkan bahwa KH Mishbah Musthofa 
melakukan internalisasi unsur budaya Jawa, seperti bahasa Pegon 
dan makna gandul, serta menyesuaikan interpretasi ayat dengan 
konteks sosial dan budaya setempat, misalnya dalam penafsiran 
lafad “ma‘īn” sebagai “sajeng” atau “nira.” Hasil penelitian ini 
menunjukkan bahwa vernakularisasi tidak hanya sekadar 
penerjemahan bahasa, tetapi juga sebagai bentuk adaptasi gagasan 
dan nilai ajaran Islam, yang memperkaya serta memperkuat 
relevansi pesan keagamaan dalam kehidupan masyarakat lokal. 
 

   

Article History : Received :  
10 Oktober 2025 

Accepted :  
23 Desember 2025 

 

PENDAHULUAN 

Kajian tafsir Al-Qur’an di Indonesia menunjukkan 

pentingnya proses vernakularisasi, yaitu adaptasi makna wahyu ke 

dalam konteks budaya lokal agar pesan Al-Qur’an lebih mudah 



386 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

dipahami dan dihayati serta diterima umat Muslim 

Nusantara.(Ahmad Baidowi 2015) Salah satu tema yang menarik 

untuk dikaji adalah narasi tentang hidangan surga. Hidang dalam 

KBBI disebutkan sebagai sesuatu yang dihidangkan (makanan, 

minuman, dan sebagainya).(Bahasa 2016a) Tema ini menarik 

karena biasanya hidanga sering dipahami masyarakat melalui 

pengalaman budaya mereka, seperti minuman dari jahe (zanjabil), 

telaga susu, telaga salsabil dan telaga arak.(Juliarti 2021) Dalam 

konteks ini, tafsir Al-Iklil fi Ma’ani at-Tanzil karya KH Mishbah 

Musthofa menjadi rujukan penting karena menggabungkan 

pendekatan tahlili dengan nuansa lokal yang kuat, menggunakan 

bahasa Jawa dan aksara Pegon, serta memperhatikan aspek sosial, 

budaya, dan spiritual masyarakat Jawa.(Mukminin 2022) Salah satu 

temuan penting adalah pemaknaan pegon dari lafad ma’in yang 

dalam Tafsir al-Iklil diartikan sebagai sajeng atau nira yaitu air manis 

sadapan dari mayang enau, nyiur (kelapa), dan sebagainya.(Bahasa 

2016b) Padahal, secara tradisi Arab, arak (ma‘in) adalah minuman 

fermentasi dari anggur atau kurma.(Musthafa 1985) Perbedaan ini 

menunjukkan penyesuaian makna sesuai konteks budaya lokal. 

Ketertarikan membahas tema ini muncul dari fenomena bagaimana 

tafsir tersebut tidak hanya menafsirkan teks secara literal, tetapi 

juga menginternalisasi nilai-nilai budaya sehingga makna ayat-ayat 

Al-Qur’an terus berkembang dan relevan dalam kehidupan umat 

Islam di Indonesia. (Anggi Maulana, Mifta Hurrahmi, and Alber 

Oki 2021) Oleh karena itu, studi ini penting untuk memahami 

hubungan dinamis antara teks suci dan konteks budaya lokal dalam 

tradisi tafsir Nusantara. 

Kajian yang membahas tafsir Al-Qur’an telah banyak 

dilakukan, termasuk kajian yang membahas tafsir lokal Indonesia. 



387 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

Studi literatur yang tersedia mengenai Tafsir Al-Iklil menyebutkan 

bahwa Tafsir ini mengandung lokalitas seperti menggunakan 

bahasa Jawa pegon dan makna gandul, penggunaan metode tahlili 

dengan pendekatan historis, dipengaruhi oleh latar belakang 

keilmuan mufassir serta kitab klasik, dan disesuaikan dengan 

konteks sosial budaya pesantren Jawa Timur.(Ahmad Baidowi 

2015) Ditemukan juga tulisan yang mengulas kritik sosial, termasuk 

respons KH Mishbah Musthofa terhadap kebijakan keluarga 

berencana era Orde Baru, menggunakan metode tahlili dengan 

gaya sufistik dan mengkritisi fenomena sosial secara mendalam. 

(Nehru 2022)  Ditemukan juga tulisan yang berisi Kajian tafsir Al-

Iklil dari perspektif sosial budaya, khususnya gender, menemukan 

bahwa KH Mishbah Musthofa cenderung mereproduksi 

pandangan patriarkal Jawa dengan menafsirkan ayat gender sesuai 

konteks sosial tersebut, menunjukkan pengaruh latar sosial 

mufassir. (Ahmad Zainal Abidin, M. Imam Sanusi Al-Khanafi, and 

Eko Zulfikar 2019)  Ditemukan juga tulisan berisi Vernakularisasi 

dalam tafsir Al-Iklil yang terlihat dari penggunaan bahasa Jawa 

dengan serapan Arab dan tata krama (ngoko, madya, krama) yang 

mencerminkan hierarki sosial budaya lokal, serta menginternalisasi 

makna ayat sesuai konteks budaya masyarakat Jawa dengan 

mengkajia Q.S Al-Hujurat.Hesty Nur Safitriana, “Vernakularisasi 

Dalam Kitab Tafsir Al-Iklil Fi Ma’ani Al-Tanzil Karya KH. Misbah 

Musthofa : Kajian Q.S. Al-Hujurat.” (Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang., 2023). Sedangkan pembahasan yang akan 

ditulis adalah mengidentifikasi vernakularisasi dalam Tafir Al-Iklil 

tentang ayat-ayat Hidangan Surga. 

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan 

karakteristik Tafsir Al-Iklil Fī Ma’anī al-Tanzīl karya KH. Mishbah 



388 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

Musthafa. Selain itu, tulisan ini juga berupaya mengidentifikasi 

proses vernakularisasi dalam penafsiran ayat-ayat tentang hidangan 

surga, khususnya dalam kitab tersebut, serta menelusuri 

keberadaan unsur kelokalan di dalamnya, terutama yang terdapat 

pada makna gandul. Berdasarkan tinjauan pustaka yang telah 

dipaparkan dan fokus penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa 

posisi, keunikan, dan penegasan kajian ini belum pernah dibahas 

dalam penelitian sebelumnya. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka 

(library research) dengan pendekatan kualitatif untuk menganalisis 

Tafsir al-Iklil fi Ma’ani al-Tanzil karya KH. Misbah Musthofa. 

Sumber primer penelitian adalah kitab Tafsir al-Iklil, yang 

didukung oleh sumber-sumber lain seperti artikel, skripsi, tesis, dan 

tulisan-tulisan terkait. Teori vernakularisasi digunakan untuk 

memahami adaptasi ajaran Al-Qur’an dalam konteks lokal. Analisis 

difokuskan pada ayat-ayat yang berkaitan dengan “hidangan surga” 

guna mengidentifikasi bagaimana Misbah Musthofa menafsirkan 

dan menyelaraskan konsep tersebut dengan kearifan lokal. Data 

dikumpulkan melalui telaah literatur dan dianalisis menggunakan 

analisis isi (content analysis) menurut Max Weber. Penulis juga 

melakukan analisis komparatif dengan membandingkan Tafsir al-

Iklil dan Tafsir al-Ibriz, yang memiliki kesamaan dalam sistematika, 

bahasa, dan asal wilayah. Selain itu, penulis menambahkan 

perbandingan dengan terjemahan Kementerian Agama untuk 

menentukan bahasa yang digunakan. Analisis komparatif ini 

bertujuan mengidentifikasi ciri gramatikal dan kebahasaan, 

sehingga memudahkan klasifikasi karakter bahasa dalam kitab yang 



389 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

dikaji. Dengan demikian, penulis dapat memahami posisi dan 

kekhasan bahasa kitab tersebut dalam tradisi tafsir pesantren Jawa. 

 

HASIL DAN DISKUSI 

Vernakularisasi dalam kajian Al-Quran 

Istilah “vernakularisasi” diambil dari bahasa Inggris, yaitu 

kata “vernacular” yang berarti bahasa atau dialek yang umum 

digunakan oleh masyarakat di suatu negara atau wilayah tertentu 

(“language of dialect spoken in aparticular country or region”). (Jamaluddin 

2023) Vernakularisasi dapat diartikan sebagai upaya para ulama 

dalam membahasakan ajaran Islam dari Al-Qur’an ke dalam bahasa 

dan aksara lokal. Proses ini dimulai dengan penerjemahan, 

penulisan, dan penyampaian menggunakan bahasa khas daerah 

agar pesan Al-Qur’an lebih mudah dipahami. Vernakularisasi 

berkembang pesat di berbagai negara dengan terjemahan Al-

Qur’an dalam bahasa seperti Jerman, Inggris, dan Indonesia. Di 

Indonesia, vernakularisasi juga dipengaruhi oleh akulturasi budaya 

lokal, seperti bahasa, tradisi, dan suku, sehingga menghasilkan ciri 

khas tersendiri dalam penyebaran Islam. Akan tetapi perlu 

dipahami bahwa praktik vernakularisasi bukan sekadar 

menerjemahkan bahasa, tetapi juga mengolah gagasan, tradisi, dan 

budaya masyarakat. Artinya, teks harus disesuaikan tidak hanya 

dengan bahasa, tetapi juga dengan tradisi dan kebiasaan komunitas 

terkait. (Lilik Faiqoh 2018)  

Bisa dipahami bahwa dalam vernakularisasi, selain 

menerjemahkan makna teks, juga dilakukan penyesuaian konsep 

dan nilai ajaran Islam agar selaras dengan budaya penerjemah atau 

penafsir. Dengan kata lain, nilai-nilai Islam didialogkan dan 

disesuaikan dengan kearifan dan pandangan hidup lokal.(Nur 



390 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

2019) Penggunaan vernakularisasi dalam kajian Al-Qur’an oleh 

ulama Nusantara didasarkan pada dua alasan utama. Pertama, 

sebagai upaya membumikan Al-Qur’an agar dapat didialogkan 

dengan masyarakat Muslim Indonesia yang terbatas pemahaman 

bahasa Arabnya. Kedua, sebagai usaha menjaga dan melestarikan 

bahasa daerah sebagai warisan budaya lokal. Selain mengupas nilai-

nilai Al-Qur’an, para mufassir juga menunjukkan pengaruh kondisi 

sosial dan budaya setempat dalam tafsir mereka sesuai dengan 

tempat karya tersebut dibuat.(Mursalim 2014) Pandangan terkait 

vernakularisasi dipengaruhi oleh tiga aspek utama. Pertama, letak 

geografis: penganut agama di pusat (centre) cenderung memahami 

ajaran agama secara seragam tanpa banyak kontekstualisasi, 

sedangkan di pinggiran (periphery), ajaran agama lebih banyak 

berinteraksi dan beradaptasi dengan budaya lokal. Kedua, isi pesan: 

vernakularisasi menuntut adanya kejelasan pesan agama yang 

dialihbahasakan, seperti Al-Qur’an yang sarat dengan konteks 

sosio-kultural Arab. Ketiga, agent: proses vernakularisasi 

membutuhkan sosok pembawa pesan yang menerjemahkan dan 

menyesuaikan ajaran agama dari pusat ke wilayah 

pinggiran.(Ahmad Baidowi 2015) 

Biografi KH Mishbah Mushthafa 

KH. Mishbah lahir tahun 1919 dengan nama kecil Masruh 

di Sawahan, Rembang, Jawa Tengah, sebagai anak ketiga dari H. 

Zaenal Musthofa dan Chodijah, dengan empat saudara. Ayahnya 

adalah saudagar kaya yang dermawan dan sangat menghormati 

ulama, sering memberi hadiah kepada mereka. Pada tahun 1923, 

saat Mishbah berusia sekitar 3,5 tahun, ia dan keluarganya 

menunaikan ibadah haji. Selama di Tanah Suci, ayahnya sakit parah 

dan wafat. (Islah Gusmian 2016) Sejak kecil, Mishbah dan 



391 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

kakaknya, Bisri, mendapat pendidikan agama yang ketat dan 

mondok di Kasingan, Rembang, di bawah asuhan Kyai Kholil. 

Setelah itu, ia melanjutkan belajar di Tebuireng, Jombang, di bawah 

bimbingan KH. Hasyim Asy’ari, dan dikenal ahli dalam ilmu alat 

serta kitab Alfiyah Ibnu Malik. Ia kemudian memperdalam ilmu 

agama di Mekah. Sepulang dari Mekah pada tahun 1940, Mishbah 

menikah dengan putri KH. Ridwan dari Bangilan, Tuban, dan 

dikaruniai lima anak. Di masa tuanya, ia mendirikan Pesantren Al-

Balag di Bangilan, Tuban. (Iskandar 2015)  

KH Mishbah aktif menulis dan menerjemahkan kitab 

klasik ke dalam bahasa Jawa serta rutin memberikan ceramah 

agama dan berdiskusi mengenai isu-isu sosial yang terjadi di 

zamanya. Ia juga pernah bergabung dengan beberapa partai politik 

seperti NU, Masyumi, dan Golkar untuk berdakwah, namun sering 

keluar karena perbedaan pendapat demi mempertahankan 

prinsipnya. Setelah pensiun dari politik, ia fokus menulis dan 

menerjemahkan kitab ulama salaf, menghasilkan lebih dari 200 

karya. (Abd. Majid Abror 2023)  KH Mishbah Musthofa wafat 

pada usia 78 tahun, tepatnya 18 April 1994. Ia meninggalkan 

sejumlah karya tulis agama yang belum selesai, termasuk enam 

kitab berbahasa Arab tanpa judul dan tafsir “Taj al-Muslimin” yang 

baru rampung empat jilid dari rencana lebih besar. KH Mishbah 

dikenal sebagai ulama yang hafal Al-Qur’an dan hadis, tekun 

mempelajari kitab klasik, serta produktif menulis dan 

menerjemahkan karya keagamaan dalam berbagai bidang seperti 

fiqh, tafsir, hadis, akhlak, dan balaghah. Karya-karyanya, seperti 

tafsir “Al-Iklil fi Ma’ani al-Tanzil” banyak ditulis dalam bahasa 

Jawa dan aksara Pegon, menjadi warisan penting dalam dunia 

keilmuan Islam di Indonesia.(Ahmad 2022) 



392 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

Karakteristik Kitab Tafsir Al-Iklīl Fī Ma’anī al-Tanzīl karya 

KH Mishbah Mushthafa 

Kitab tafsir Al-Iklīl fī Ma’ānī al-Tanzīl karya KH Mishbah 

Musthofa ditulis menggunakan bahasa Jawa agar mudah dipahami 

oleh masyarakat Jawa di daerahnya maupun di tempat lain. 

Penggunaan bahasa Jawa memudahkan orang mencerna makna Al-

Qur’an dan mengatasi ketidakseimbangan antara kepentingan 

dunia dan akhirat yang ia lihat di masyarakat sekitar. Nama Al-

Iklīl berarti “mahkota” dalam bahasa Jawa, yang melambangkan 

harapan agar Al-Qur’an menjadi pelindung dan sumber 

ketenteraman hidup umat Islam.(Ahmad Baidowi 2015) Kitab ini 

ditulis antara tahun 1977 hingga 1985, terdiri dari 30 juz dalam 30 

jilid, dengan sistematika khas pesantren menggunakan aksara Arab 

Pegon dan metode “makna gandul” terjemahan kata per kata 

secara vertikal dalam bahasa Jawa serta terjemahan naratif per ayat. 

Tafsir ini juga mengangkat persoalan sosial dan tradisi lokal, 

memberikan respon kritis terhadap kondisi masyarakat Jawa saat 

itu. Pendekatan analitis dan lokalitas yang kuat menjadikan Al-

Iklīl sebagai karya tafsir penting yang menggabungkan tradisi 

keilmuan klasik dengan konteks budaya dan sosial setempat.Abd. 

Majid Abror, “Lokalitas Dan Tekstualitas Tafsir Al-Iklil Fi Ma’ani 

Al-Tanzil Dalam Masyarakat Tradisional Jawa.” 

Tafsir Al-Iklil menggunakan metode tahlili, yaitu 

menafsirkan ayat al-Qur’an secara urut dari surat al-Fatihah sampai 

an-Nas. Setiap surat diawali dengan penjelasan nama, status 

Makkiyyah atau Madaniyyah, munasabah ayat, dan jumlah ayat. 

Sebelum menafsirkan ayat, ia menerjemahkan mufradat dengan 

makna gandul yang tertulis di bawahnya. Dalam penafsirannya, 

Mishbah Musthofa cenderung menggunakan ijtihad (bi al-ra’yi) dan 



393 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

memperkuat penjelasan dengan hadis Nabi atau riwayat sahabat 

agar tafsirnya lebih valid dan mudah dipahami pembaca. 

(Supriyanto 2016)  Tafsir Al-Iklil mengandung corak adabi al-ijtima’i 

dan sufistik, yaitu penafsiran yang mengaitkan ayat dengan isu 

sosial dan nuansa tasawuf. Contohnya, dalam menafsirkan surat al-

Fatihah ayat 5, KH Mishbah menjelaskan kata-kata dengan makna 

ibadah dan permohonan pertolongan, merujuk tafsir Fakhru al-

Din al-Razi yang membedakan antara syari’at dan hakikat. Selain 

itu, ia juga mengaitkan ayat dengan konteks sosial, seperti program 

KB pada masa Orde Baru. Dalam menafsirkan, beliau sering 

merujuk pendapat ulama terdahulu dan mencantumkan nama 

mereka sebagai rujukan.(Ahmad 2022) Beliau juga menggunakan 

istilah khusus dalam menafsirkan ayat untuk menandai hal-hal 

penting, antara lain(Maulana, Hurrahmi, and Oki 2021): 

 menjelaskan persoalan secara lebih rinci كت

 menjelaskan isi kandungan ayat فائدة 

 menceritakan riwayat atau peristiwa umat قصة

terdahulu 

 memberikan keterangan tambahan atau catatan تنبيه 

penting 

 menjelaskan persoalan yang sedang ditafsirkan مسئلة

Ayat ayat tentang Hidangan Surga 

Penelusuran terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tentang 

hidangan menunjukkan beragam jenis hidangan: terdapat ayat yang 

menjelaskan hidangan yang turun dari langit untuk kaum Nabi Isa 

as, yakni berupa roti dan daging (QS. Al-Maidah: 112–

115).(Masruroh 2021) Hidangan surga digambarkan sangat 

berlimpah, terdiri dari buah-buahan segar, daging, minuman lezat 



394 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

seperti susu, madu, dan khamr yang tidak memabukkan, serta 

disajikan dengan penuh kenikmatan dan keindahan (Muhammad: 

15, Al-Waqi’ah: 21). Hidangan neraka juga disebutkan, seperti 

pohon zaqqum yang pahit, busuk, dan berbahaya, serta minuman 

berupa darah dan nanah bagi penghuni neraka.(Fariha, Junaedi, 

and Zain 2018) Al-Qur’an juga membahas hidangan halal dan 

haram, menekankan pentingnya konsumsi makanan yang halal dan 

baik (QS. Al-Baqarah: 168, 172; Al-Maidah: 88).(Rohmah 

2023) Selain itu, ditemukan ayat tentang makanan pokok Bani 

Israil, yaitu manna (makanan manis seperti madu) dan salwa 

(burung puyuh panggang), yang diturunkan di Padang Tih sebagai 

bentuk rezeki langsung dari Allah.(Yakin 2023) Dari sekian banyak 

ayat tentang hidangan, yang akan dibahas dalam tulisan ini adalah 

ayat tentang hidangan surga. 

Setelah melakukan penelusuran lebih lanjuat, ditemukan 18 

ayat yang berkaitan tentang hidangan surga, yaitu QS. Ash-Shaffāt 

[37]: 45–47, QS. Az-Zukhruf [43]: 70-72, QS. Muhammad [47]: 15, 

QS. Al-Wāqi‘ah [56]: 17–21, QS. Al-Wāqi‘ah [56]: 32–34, QS. Al-

Insān [76]: 5-7, QS. Al-Insān [76]: 17-18, dan QS. Al-Insān [76]: 

21. Dari ayat-ayat tersebut akan dicari unsur lokalitas yang terdapat 

pada makna gandul dari tulisan KH Mishbah Mustofa Tafsir Al-

Iklil. Bagaimana proses vernakularisasi yang dilakukan KH 

Mishbah dalam memaknai ayat-ayat tersebut. 

Inventarisasi Vernakularisasi Tafsir Al-Iklil pada Ayat-ayat 

Hidangan Surga 

Kajian vernakularisasi dalam Tafsir Al-Iklil dilakukan 

dengan menginventarisasi kalimat-kalimat yang mengandung 

unsur budaya lokal Jawa, khususnya yang ditemukan pada makna 

gandul dalam ayat-ayat Al-Qur’an tentang hidangan surga yang 



395 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

dilakukan oleh KH. Mishbah Musthafa. Inventarisasi ini menyoroti 

bagaimana penerjemahan kata per kata dalam makna gandul tidak 

hanya menerapkan bahasa Jawa, tetapi juga memperlihatkan 

adaptasi budaya, seperti penggunaan istilah lokal, tingkatan bahasa 

(ngoko, madya, krama), dan kosakata khas pesisir utara 

Jawa. Dalam penelitian ini, penulis menemukan 14 kata pada ayat-

ayat hidangan surga yang memenuhi tiga aspek vernakularisasi: 

letak geografis, isi pesan, dan agent, yang semuanya ditandai 

dengan penerjemahan kata secara khas lokal. Data ini selanjutnya 

disajikan dalam bentuk tabel untuk memperjelas argumentasi dan 

memudahkan analisis lebih lanjut mengenai integrasi unsur 

lokalitas Jawa dalam makna gandul Tafsir Al-Iklil 

NO

. 

NAMA 

SURAT 
LAFAD 

MAKNA 

GANDUL 

TERJEMAH 

KEMENAG 

1 

QS. Ash-

Shaffāt 

[37]: 45 

 Sajeng مَعِين 
mata air 

(surga) 

2 

QS. Ash-

Shaffāt 

[37]: 47 
 غَوۡل  

Ngerusak 

akal 

(unsur) yang 

membahayaka

n 

3 

QS. Ash-

Shaffāt 

[37]: 47 

 Mendem mabuk ينُزَفوُنَ 

4 

QS. Az-

Zukhruf 

[43]: 70 

 Suwarga surga ٱلۡجَنَّة 

5 

QS. Az-

Zukhruf 

[43]: 70 
 bungah dibahagiakan تحُۡبرَُونَ 



396 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

6 

QS. 

Muhamma

d [47]: 15 

ر    أنَۡهََٰ
Piro-piro 

bengawan 
Sungai-sungai 

7 

QS. 

Muhamma

d [47]: 15 

غَيۡرِ 

 ءَاسِن  
Ora owah tidak payau 

8 

QS. 

Muhamma

d [47]: 15 
 Sajeng khamar خَمۡر  

9 

QS. 

Muhamma

d [47]: 15 

تِ   ٱلثَّمَرََٰ
Woh-

wohan 

segala macam 

buah 

10 

QS. Al-

Wāqi‘ah 

[56]: 18 
 Kendi kendi أبَاَرِيقَ 

11 

QS. Al-

Wāqi‘ah 

[56]: 18 

 Gelas seloki كَأۡس  

12 

QS. Al-

Wāqi‘ah 

[56]: 19 

لََّّ 

يصَُدَّعُو 

 نَ 

Ora den 

belingake 
tidak pening 

13 

QS. Al-

Insān [76]: 

17 

 Caruban bercampur مِزَاجُ 

14 

QS. Al-

Insān [76]: 

18 

 سَبِيلٗ سَلۡ 

Sumberan 

kang 

gemelondo

r banyune 

Salsabil. 



397 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

 

Proses Terjemahan Bahasa, Budaya, dan Kontekstualisasi 

Teks dalam Makna Gandul Tafsir Al-Iklīl Fī Ma’anī al-

Tanzīl karya KH Mishbah Mushthafa 

Vernakularisasi dalam konteks bahasa merupakan proses 

alih bahasa atau penerjemahan yang tetap mempertimbangkan 

penyesuaian berbagai ide dalam bentuk bahasa, tradisi, maupun 

budaya yang biasa dipakai oleh komunitas lokal. (Lilik Faiqoh 

2018)  Untuk memperkuat deteksi unsur lokalitas dalam Tafsir Al-

Iklil, penulis membandingkan makna gandul yang terdapat pada 

Tafsir Al-Iklil dengan Tafsir Al-Ibriz. Pemilihan Tafsir Al-Ibriz 

sebagai pembanding sangat relevan karena keduanya disusun oleh 

ulama dari daerah pesisir Jawa yang memiliki latar belakang budaya 

serupa. KH. Bisri Musthofa, pengarang Tafsir Al-Ibriz, adalah kakak 

kandung dari KH. Mishbah Musthofa, penulis Tafsir Al-Iklil.(Guru 

2025) Keduanya tumbuh dan berkembang dalam tradisi pesantren 

yang sama, namun memiliki ciri khas masing-masing dalam 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dan merespons tradisi lokal. 

Dengan membandingkan makna gandul pada kedua tafsir, penulis 

dapat menelusuri sejauh mana unsur lokalitas Jawa diintegrasikan 

dalam penafsiran, serta melihat perbedaan atau kesamaan dalam 

penggunaan istilah dan pendekatan budaya lokal. Selain itu, 

kedekatan hubungan keluarga dan lingkungan intelektual antara 

keduanya memperkuat argumen bahwa persamaan dan perbedaan 

dalam makna gandul merupakan hasil dari interaksi budaya dan 

tradisi pesantren pesisir Jawa yang mereka alami bersama. 

Selanjutnya perbandingan tersebut disajikan dalam bentuk tabel 

untuk memperjelas argumentasi dan memudahkan analisis lebih 

lanjut. 



398 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

N

O 

NAMA 

SURAT 
LAFAD 

MAKNA GANDUL TERJE

MAH 

KEME

NAG 

Tafsir Al-

Iklil 

Tafsir Al-

Ibriz 

1 

QS. Ash-

Shaffāt 

[37]: 45 
 Sajeng Sajeng مَعِين 

mata air 

(surga) 

2 

QS. Ash-

Shaffāt 

[37]: 47 
 غَوۡل  

Ngerusak 

akal 

Ngerusak 

akal 

(unsur) 

yang 

membah

ayakan 

3 

QS. Ash-

Shaffāt 

[37]: 47 
 Mendem Mendem mabuk ينُزَفوُنَ 

4 

QS. Az-

Zukhruf 

[43]: 70 
 Suwarga Suwarga surga ٱلۡجَنَّة 

5 

QS. Az-

Zukhruf 

[43]: 70 

تحُۡبرَُو 

 نَ 
bungah 

Podo 

bungah 

dibahagi

akan 

6 

QS. 

Muhamm

ad [47]: 15 
ر    أنَۡهََٰ

Piro-piro 

bengawan 

Piro-piro 

kali 

Sungai 

sungai 

7 

QS. 

Muhamm

ad [47]: 15 

غَيۡرِ 

 ءَاسِن  
Ora owah Ora owah 

tidak 

payau 

8 

QS. 

Muhamm

ad [47]: 15 
 Sajeng Sajeng khamar خَمۡر  

9 

QS. 

Muhamm

ad [47]: 15 
تِ   ٱلثَّمَرََٰ

Woh-

wohan 

Woh-

wohan 

segala 

macam 

buah 



399 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

10 

QS. Al-

Wāqi‘ah 

[56]: 18 
 Kendi kendi kendi أبَاَرِيقَ 

11 

QS. Al-

Wāqi‘ah 

[56]: 18 
 Gelas Gelas seloki كَأۡس  

12 

QS. Al-

Wāqi‘ah 

[56]: 19 

 Ora den لََّّ يصَُدَّعُونَ 

belengake 

Ora den 

belengake 

tidak 

pening 

13 

QS. Al-

Insān [76]: 

17 
 Carubane Carubane مِزَاجُ 

bercamp

ur 

14 

QS. Al-

Insān [76]: 

18 

 سَبيِلٗ سَلۡ 

Sumberan 

kang 

gemelondo

r banyune 

Sumberan 

kang 

gemelondo

r banyune 

Salsabil. 

Berdasarkan tabel yang disajikan, makna gandul dalam 

Tafsir Al-Iklil dan Tafsir Al-Ibriz pada ayat-ayat tentang hidangan 

surga menunjukkan tingkat kesamaan yang sangat tinggi, baik 

dalam pilihan kosakata maupun pendekatan terjemahan. Hampir 

seluruh lafad Arab diterjemahkan dengan istilah yang sama dalam 

bahasa Jawa, seperti “sajeng” untuk “ma‘īn”, “ngerusak akal” 

untuk “ghawl”, “mendem” untuk “yunzafūn”, “suwarga” untuk “al-

jannah”, serta “woh-wohan”, “kendi”, dan “gelas” untuk istilah 

buah, kendi, dan gelas dalam ayat-ayat surga. Kesamaan ini 

menandakan adanya standar penggunaan istilah lokal Jawa yang 

telah mapan dalam tradisi tafsir pesantren. Meski demikian, 

terdapat sedikit variasi pada beberapa istilah, seperti “bungah” di 

Al-Iklil dan “podo bungah” di Al-Ibriz, atau “piro-piro bengawan” 

dan “piro-piro kali” untuk “anhar”. Variasi ini bersifat minor dan 

tidak mengubah makna pokok, melainkan memperlihatkan 



400 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

fleksibilitas dialek dan gaya bahasa masing-masing penafsir. 

Dengan demikian, kedua tafsir menegaskan adanya konsistensi 

penggunaan bahasa lokal yang dipakai oleh masyarakat daerah 

pesisir. 

Dari 14 kata yang sudah dianalisis, penulis akan memilih 

beberapa kata untuk dianalisis lebih mendalam. Ada sedikitnya 3 

kata yang menarik untuk lebih diperdalam guna menguatkan unsur 

kelokalan dan proses vernakularisasi yang dilakukan oleh KH 

Mishbah Musthofa  

1. Sajeng 

Dalam Tafsir al-Iklil fi Ma’ani al-Tanzil, karya KH. 

Misbah Mustafa yang menggunakan bahasa Jawa Pegon, 

terdapat pemaknaan khusus terhadap lafad ma’in yang sering 

dipahami sebagai arak dalam bahasa Arab. Dalam tafsir ini, 

ma’in dimaknai dengan sajeng, yaitu nira kelapa, yang sesuai 

dengan tradisi lokal Jawa dimana arak atau tuak merupakan hasil 

fermentasi dari sajeng tersebut. Kosakata ini digunakan dalam 

memaknai gandul lafad ma’in  yang terdapat pada QS. Ash-

Shaffāt [37]: 45–47. (Musthafa 1985) Berikut adalah gambar dari 

makna gandul ayat tersebut 

 
Gambar 1. 

 



401 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

Sajeng adalah istilah dalam bahasa Jawa dan Bali yang 

merujuk pada nira atau air sadapan dari pohon palem yang 

belum difermentasi atau sudah difermentasi menjadi tuak. Nira 

ini bisa berasal dari berbagai jenis pohon palem seperti kelapa, 

lontar, atau aren.Ni Nyoman Clara Listya Dewi, “Basa Bali 

Wiki,” Basa Ibu Wiki, 2020.  Dalam bahasa Jawa, sajeng juga 

bisa berarti legén atau badheg yang merupakan nira kelapa yang 

belum difermentasi, sedangkan di Jawa Barat dikenal sebagai 

tuak manis atau lahang. Jika nira dibiarkan berfermentasi, ia 

akan berubah menjadi arak, yaitu minuman beralkohol. Dalam 

konteks ini, sajeng bisa berarti nira yang belum difermentasi 

atau tuak itu sendiri, tergantung pada konteks 

penggunaannya. Selain sajeng, nira juga memiliki berbagai 

sebutan lain tergantung daerah dan jenis pohonnya. Di Jawa, 

ada istilah legén (nira kelapa), badheg (nira kelapa), dan tuak 

manis atau lahang (nira aren). Sajeng memiliki peran penting 

dalam berbagai tradisi dan upacara keagamaan di Bali dan 

daerah lainnya.Yudi Anugrah Nugroho, “Tradisi Minum Tuak 

Zaman Mataram Kuno,” historia.id, 2015. Pemaknaan ma’in 

sebagai sajeng menunjukkan unsur kelokalitasan yang kuat 

dalam Tafsir Al-Iklil, karena penggunaan sumber daya alam lokal 

dan tradisi pengolahan yang diwariskan secara turun-temurun. 

2. Suwarga 

Kosakata menarik berikutnya yang digunakan Kyai 

Mishbah dalam Kitab Tafsirnya dan mengandung unsur 

lokalitas adalah “Suwarga”. Kosakata ini digunakan dalam 

memaknai gandul lafad al-Jannah yang terdapat pada QS. Az-

Zukhruf [43]: 70-72. (Musthafa 1985) Berikut adalah gambar dari 

makna gandul ayat tersebut. 



402 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

 
Gambar 2. 

“Suwarga” berasal dari bahasa Sanskerta svarga (स्वर्ग), 

yang berarti “tempat kediaman cahaya dan dewa-dewa”. Dalam 

bahasa Jawa, kata ini diserap menjadi “suwarga” atau “swarga”. 

Dalam rumpun bahasa asli Nusantara, dikenal 

istilah ”kahyangan” yang dipadankan dengan surga. Istilah ini 

berasal dari bahasa Sunda Kuno dan Jawa Kuno, yaitu ka-hyang-

an, yang berarti “tempat tinggal para Hyang atau leluhur”. 

Kata hyang sendiri adalah turunan dari bahasa Proto-Melayu-

Polinesia, menandakan unsur lokal yang sudah ada sebelum 

pengaruh agama-agama besar masuk ke Nusantara(STEKOM, 

n.d.). Dalam tradisi Jawa, “suwarga” tidak hanya dimaknai 

sebagai tempat kenikmatan setelah kematian, tetapi juga terkait 

dengan konsep spiritual, moral, dan hubungan sosial, misalnya 

dalam pepatah dan ajaran adat yang mengaitkan perilaku baik 

dengan ganjaran “suwarga”. Ini menunjukkan adanya 

penyesuaian makna sesuai dengan nilai-nilai lokal masyarakat 

Jawa. Dalam diskursus filsafat Jawa, “suwarga” kadang 

dihubungkan dengan konsep “suwung” (kosong/hampa), yaitu 

keadaan tanpa subyek dan obyek, sebuah kondisi spiritual yang 

tinggi dalam kepercayaan Jawa. Pemaknaan ini memperlihatkan 

bagaimana konsep “suwarga” mengalami pelokalan makna yang 



403 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

berbeda dari konsep surga dalam agama-agama 

samawi(“SURGA SIAPA YANG PUNYA?” 2018). 

Kata “suwarga” dalam adat Jawa memiliki lokalitas 

makna yang kuat dan terkait dengan konsep tradisional tentang 

surga dan kehidupan setelah mati. Dalam budaya Jawa, 

“suwarga” sering muncul dalam ungkapan dan pepatah yang 

mengandung pesan moral dan sosial, misalnya dalam ungkapan 

terkenal “Suwargo nunut, Neroko katut” yang berarti bahwa 

seorang istri yang taat kepada suami akan mendapatkan pahala 

(suwarga), sedangkan yang tidak taat akan menanggung dosa 

(neroko). Ungkapan ini mencerminkan pandangan adat Jawa 

yang mengaitkan ketaatan dan perilaku sosial dengan ganjaran 

spiritual di alam akhirat.(Handayani 2022) Secara linguistik dan 

budaya, kata “suwarga” juga menunjukkan pengaruh lokal 

Nusantara, bukan hanya berasal dari bahasa Arab. Bahkan 

dalam beberapa bahasa daerah di Indonesia, kata “suwarga” 

diserap menjadi bentuk-bentuk lokal seperti sawarga (Sunda), 

suruga (Makassar), sorge (Sasak), dan sarugo (Minangkabau) dan 

lain-lain, menunjukkan akar kata yang kuat dalam budaya 

Nusantara.(Saba 2024) Dalam konteks tafsir dan budaya Jawa 

yang lebih luas, kata "suwarga" juga terkait dengan kearifan lokal 

yang diintegrasikan dalam tradisi Islam Jawa, seperti yang 

dilakukan oleh tokoh-tokoh seperti KH Mishbah Mustofa yang 

memasukkan unsur budaya Jawa dalam tafsir Al-Qur'an 

menggunakan bahasa Jawa dan aksara Arab Pegon. Hal ini 

menunjukkan bagaimana konsep "suwarga" dan nilai-nilai 

spiritual Jawa diadaptasi dan dipahami dalam konteks 

keagamaan lokal.(Ahmad Baidowi 2015) 



404 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

3. Sumberan kang gemelondor banyune 

Kosakata berikutnya yang digunakan Kyai Mishbah 

dalam Kitab Tafsirnya adalah “sumberan kang gemelondor banyune”. 

Kosakata ini digunakan dalam memaknai gandul lafad “salsabila” 
yang terdapat pada QS. Al-Insān [76]: 17.(Musthafa 1985). 

Berikut adalah gambar dari makna gandul ayat tersebut. 

 
Gambar 3 

Sumberan (mata air) yang airnya mengalir deras 

(gemelondor) menjadi lambang kehidupan, kesuburan, dan 

kelestarian alam. Masyarakat Jawa memandang sumber air 

sebagai anugerah Gusti Kang Akarya Jagad (Tuhan), sehingga 

keberadaannya dijaga dan dihormati sebagai bagian dari 

harmoni antara manusia, alam, dan kekuatan adikodrati. 

Sumberan sering menjadi lokasi utama dalam pelaksanaan 

upacara adat, seperti bersih desa, sedekah bumi, dan ritual-ritual 

lain yang bertujuan mengungkapkan rasa syukur serta 

memohon keselamatan dan kesejahteraan. Air sumber 

digunakan dalam berbagai ritual pembersihan (slametan, siraman) 

yang menandai fase penting dalam siklus kehidupan masyarakat 

Jawa. Mata air yang tidak pernah kering melambangkan 

ketahanan, kemurnian, dan kesinambungan hidup. Dalam 

filosofi Jawa, sumberan juga menjadi pengingat akan pentingnya 

menjaga keseimbangan alam dan hubungan baik dengan leluhur 



405 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

serta kekuatan spiritual yang diyakini menjaga desa atau 

komunitas(Sutarto et al. 2013). 

Penafsiran salsabil dalam Tafsir al-Iklil sebagai sumberan 

kang gemelondor banyune memang tidak lepas dari unsur lokalitas 

dan kepercayaan masyarakat Jawa tentang keberadaan sumber 

air. Biasanya, salsabil hanya dimaknai sebagai nama mata air di 

surga, sebagaimana dijelaskan dalam tafsir-tafsir klasik Timur 

Tengah maupun Nusantara, misalnya oleh Hamka dan Al-

Maraghi, yang menekankan bahwa salsabil adalah mata air di 

surga yang airnya istimewa(Muhammad 2022). Namun, dalam 

Tafsir al-Iklil karya KH Mishbah Musthafa, makna salsabil 

diperluas dengan menggunakan istilah dan gambaran yang 

sangat akrab bagi masyarakat Jawa, yaitu sumberan kang gemelondor 

banyune (mata air yang airnya mengalir deras). Pilihan istilah ini 

tidak hanya menerjemahkan makna literal, tetapi juga 

mengontekstualisasikan pengalaman spiritual dan budaya 

masyarakat Jawa yang sangat menghargai keberadaan sumber air 

sebagai simbol kesucian, keberkahan, dan pusat kehidupan. 

 

PENUTUP 

Tafsir Al-Iklil menggabungkan pendekatan lokal Jawa, 

seperti penggunaan bahasa jawa dengan aksara pegon dan makna 

gandul, dengan metode tahlili dan konteks sosial budaya setempat. 

Penafsiran ini tidak hanya menerjemahkan teks Arab secara literal, 

tetapi juga menyesuaikan makna ayat sesuai nilai budaya dan tradisi 

masyarakat Jawa, termasuk konsep hidangan surga yang 

dipengaruhi oleh pengalaman budaya lokal. Pendekatan 

vernakularisasi ini berfungsi untuk memudahkan masyarakat 

memahami ajaran Islam serta melestarikan bahasa daerah, sekaligus 



406 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

menunjukkan dinamika hubungan antara teks suci dan konteks 

budaya lokal dalam tradisi tafsir Nusantara. Selain itu, kajian 

terhadap tafsir Al-Iklil ini juga menunjukkan adanya variasi dalam 

penggunaan istilah lokal seperti “sajeng” dan “sumberan kang 

gemelondor banyune,” yang menunjukkan fleksibilitas dan adaptasi 

bahasa dalam narasi keagamaan. Fenomena ini memperlihatkan 

bagaimana proses vernakularisasi tidak hanya bersifat linguistik, 

tetapi juga merupakan bentuk upaya untuk menjaga relevansi dan 

kedekatan pesan agama dengan kehidupan masyarakat setempat. 

Melalui pendekatan kritik sosial dan analisis budaya, tafsir ini 

menjadi media yang mampu merefleksikan dan mempertahankan 

identitas budaya Jawa sekaligus memperlihatkan kreativitas 

mufassir dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an sesuai konteks 

lokal. Dengan demikian, interpretasi lokal ini turut memperkaya 

khazanah keilmuan tafsir dan memperlihatkan keberlanjutan 

hubungan harmonis antara wahyu ilahi dan keberagaman budaya 

di Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abd. Majid Abror. 2023. “LOKALITAS DAN 
TEKSTUALITAS TAFSIR AL-IKLIL FI MA’ANI AL-
TANZIL DALAM MASYARAKAT TRADISIONAL 
JAWA.” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran 
Islam 4 (1): 150–67. 
https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i1.937. 

Abidin, Ahmad Zainal, M. Imam Sanusi Al-Khanafi, and Eko 
Zulfikar. 2019. “Tafsir Gender Jawa: Telaah Tafsir Al-Iklil 
Fi Ma’ani Al-Tanzil Karya Misbah Mustafa.” Musãwa Jurnal 
Studi Gender Dan Islam 18 (1): 1. 
https://doi.org/10.14421/musawa.2019.181.1-17. 



407 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

Agama, Departemen. 2019. Al-Qur’an Dan Terjemahannya Edisi 
Penyempurnaan 2019, Juz 21-30. 1st ed. Lajnah Pentashihan 
Mushaf Al-Qur’an. 
https://pustakalajnah.kemenag.go.id/detail/137. 

Ahmad Baidowi. 2015. “Aspek Lokalitas Tafsir Al-Iklīl Fī Ma’Ānī 

Al-Tanzīl Karya Kh Mishbah Musthafa.” Nun : Jurnal Studi 
Alquran Dan Tafsir Di Nusantara 1 (1). 

Ahmad, Nehru Millat. 2022. “Kritik Misbah Musthofa Dalam 
Tafsir Al-Iklil Terhadap Kebijakan Program KB Di Era 
Orde Baru.” Jurnal Ilmiah Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam 
Dan Tasawuf 8 (2): 198–211. 
https://doi.org/10.53429/spiritualis.v8i2.435. 

Bahasa, Badan Pengembangan dan Pembinaan. 2016a. “Kamus 
Besar Bahasa Indonesia IV Daring.” 2016. 
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/hidangan. 

———. 2016b. “Kamus Besar Bahasa Indonesia IV Daring.” 
Indonesia. 2016. https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/nira. 

Dewi, Ni Nyoman Clara Listya. 2020. “Basa Bali Wiki.” Basa Ibu 
Wiki. 2020. 
https://dictionary.basabali.org/w/index.php?title=Sajeng&
uselang=id. 

Faiqoh, Lilik. 2018. “Vernakularisasi Dalam Tafsir Nusantara: 
Kajian Atas Tafsir Faid Al-Rahman Karya KH. Sholeh 
Darat Al-Samarani.” Living Islam: Journal of Islamic Discourses 1 
(1): 85. https://doi.org/10.14421/lijid.v1i1.1247. 

Fariha, Iha, Didi Junaedi, and Lukman Zain. 2018. “Makna 
Zaqqum Dalam Alquran: Kajian Tafsir Mawdu’i.” Diya Al-
Afkar: Jurnal Studi Al-Quran Dan Al-Hadis 6 (01): 113. 
https://doi.org/10.24235/diyaafkar.v6i01.2803. 

Guru, Dawuh. 2025. “Silsilah Keluarga KH. Bisri Musthofa.” 
Dawuh Guru. 2025. https://dawuhguru.co.id/silsilah-
keluarga-kh-bisri-musthofa/. 

Gusmian, Islah. 2016. “K.H. Misbah Ibn Zainul Musthafa (1916-
1994 M): Pemikir Dan Penulis Teks Keagamaan Dari 



408 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

Pesantren.” Jurnal Lektur Keagamaan 14 (1): 115. 
https://doi.org/10.31291/jlk.v14i1.474. 

Handayani, Sufiatun. 2022. “Rekontstruksi Makna Ungkapan 
Jawa ‘Suwargo Nunut Neroko Katut.’” Baladena.Id. 2022. 
https://baladena.id/rekontstruksi-makna-ungkapan-jawa-
suwargo-nunut-neroko-katut/. 

Iskandar, Iskandar. 2015. “Penafsiran Sufistik Surat Al-Fatihah 
Dalam Tafsir Tāj Al-Muslimîn Dan Tafsir Al-Iklîl Karya KH 
Misbah Musthofa.” Fenomena 7 (2): 195. 
https://doi.org/10.21093/fj.v7i2.297. 

Jamaluddin, Jamaluddin, Ansori Ansori, and Affaf Mujahidah. 
2023. “VERNAKULARISASI FIKIH SALAT: Studi Atas 
Kitab-Kitab Fasalatan Di Jawa Abad XX.” Al-Isnad: Journal 
of Islamic Civilization History and Humanities 4 (02): 47–67. 
https://doi.org/10.22515/isnad.v4i02.7661. 

Juliarti, Defi. 2021. “Jahe (Zanjabi) Sebagai Minuman Syurgawi 
Dalam Tafsir Al-Maragi (Studi Kitab Tafsir Ahmad Mustafa 
Al-Maragi),” 12. 

Masruroh, A. 2021. “Hidangan Dari Langit Perspektif Abu 
Abdullah Al-Qurthubi: Intepretasi Maidah Dalam Surah Al-
Maidah {5}: 112-115.” Skripsi. Universitas Islam Negri 
Sunan Ampel Surabaya. 

Maulana, Anggi, Mifta Hurrahmi, and Alber Oki. 2021. 
“Kekhasan Pemikiran Misbah Musthofa Dalam Tafsir Al-
Iklīl Fī Ma’ānī Al-Tanzīl Dan Contoh Teks Penafsirannya.” 
Zad Al-Mufassirin 3 (2): 268–94. 
https://doi.org/10.55759/zam.v3i2.22. 

Muhammad, Badrul Huda. 2022. “Makna Salsabila Dalam Al-
Quran (Studi Komparatif Tafsir Al-Maraghi Karya Ahmad 
Musthafa Al-Maraghi Dan Tafsir Al-Azhar Karya Hamka).” 
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya. 

Mukminin, Amirul. 2022. “Karakteristik Kitab Tafsir Al-Iklīl Fī 
Ma’ānī Al-Tanzīl Karya KH. Misbah Bin Zainil Mustofa.” 

Mursalim. 2014. “Vernakulisasi Al- Qur ’ an Di Indonesia.” Jurnal 



409 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

Komunikasi Dan Sosial Keagamaan XVI (1): 53–66. 
Musthafa, Mishbah bin Zainal. 1985. Tafsir Al-Iklīl Fī Ma’anī Al-

Tanzīl. Maktabah al-Ihsan Surabaya. 
Musthofa, Bisri. 1964. Al-Ibriz Li Ma’rifat Tafsir Al-Quran Al-

’Arobi Bi Al-Lughot Al-Jawiyah. 1st ed. Menara Kudus. 
Nugroho, Yudi Anugrah. 2015. “Tradisi Minum Tuak Zaman 

Mataram Kuno.” Historia.Id. 2015. 
https://www.historia.id/article/tradisi-minum-tuak-zaman-
mataram-kuno-pgjne#:~:text=Secara umum%2C menurut 
Titi Surti,badyag%2C tuak tal%2C budur. 

Nur, Moh. Fadhil. 2019. “VERNAKULARISASI ALQURAN 
DI TATAR BUGIS:” Rausyan Fikr: Jurnal Studi Ilmu 
Ushuluddin Dan Filsafat 14 (2): 359–94. 
https://doi.org/10.24239/rsy.v14i2.360. 

Rohmah, Linda Khoirotul. 2023. “Makanan Halal Dan Haram 
Dalam TafsirAl-Misbah Prespektif Quraish Shihab.” UIN 
Kiai Haji Achmad Shiddi Jember. 
http://digilib.uinkhas.ac.id/29097/1/Revisi skripsi linda 
1.pdf. 

Saba, Santo Piliang. 2024. “Kata Surga Itu Dari Nusantara Bukan 
Dari Arab.” Palontaraq.Id. 2024. 
https://palontaraq.id/2024/09/09/kata-surga-itu-dari-
nusantara-bukan-dari-arab/. 

Safitriana, Hesty Nur. 2023. “Vernakularisasi Dalam Kitab Tafsir 

Al-Iklil Fi Ma’ani Al-Tanzil Karya KH. Misbah Musthofa : 
Kajian Q.S. Al-Hujurat.” Universitas Islam Negeri 
Walisongo Semarang. 
https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/25778. 

STEKOM, P2K. n.d. “Surga.” P2k.Stekom.Ac.Id. Accessed July 
2, 2025. https://p2k.stekom.ac.id/ensiklopedia/Surga. 

Supriyanto, Supriyanto. 2016. “Kajian Al-Qur’an Dalam Tradisi 
Pesantren: Telaah Atas Tafsir Al-Iklîl Fî Ma’ânî Al-Tanzîl.” 
TSAQAFAH 12 (2). 
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v12i2.757. 



410 
 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.1785 M. Khairul Umam, Eep Nafis K & Elya Munfaridah 

“SURGA SIAPA YANG PUNYA?” 2018. Ukwms.Ac.Id. 2018. 
https://ukwms.ac.id/surga-siapa-yang-punya/. 

Sutarto, Ayu, Akhmad Sofyan, Sugeng Adipitoyo, Rokmat Djoko 
Prakoso, and Ikhwan Setiawan. 2013. Modul Pengetahuan 
Tradisional Dan Ekspresi Budaya Lokal Jawa Timur. 
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/ditkt/wp-
content/uploads/sites/6/2017/10/ANKON-JATIM-
FINAL_w.pdf. 

Yakin, Syamsul. 2023. “Manna Dan Salwa.” Uinjkt.Ac.Id. 2023. 
https://uinjkt.ac.id/id/manna-dan-salwa. 

 


