501

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan

Kemasyarakatan
Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
E-ISSN: 2715-5420

Peran Kaligrafi Arab Dalam Gerakan Seni
Islam Modern Di Indonesia

Vania Putri Mawriska', R.d Siti Sa’adah?,
Minatur Rokhim®, Tasya Rifdha Shahira®,

Almira Azzahra Mifta’, Nanda Aulia Khoerunnissa®
125455UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, Indonesia

*putriv333 @omail.com

Keywords : Abstract

Avrabic. This article explores the strategic role of Arabic calligraphy in
Calligraph:, the modern Islamic art movement in Indonesia by examining its
Modern Islamic historical, aesthetic, and socio-cultural dimensions. Arabic
Art; Cultural calligraphy, as one of the most prominent forms of Islamic visual
Acenlturation; art, not only represents the beanty of sacred text but also serves
Lslamic Identity in - a5 4 medinm Jor da'wah, spiritual education, and religiously
Indonesia. inspired cultnral expression. Using a qualitative approach

through literature review, this study investigates the process of
acculturation  between Islamic values and local Indonesian
traditions, which has given rise to unique styles of calligraphy.
The article also highlights the contributions of institutions and
Platforms such as LEMKA and the Musabagah Kbhattil
Qur'an (MKQ) in the revitalization and institutionalization of
calligraphy in public and educational spheres. The findings
indicate that Arabic calligraphy in Indonesia has nndergone a
significant transformation, from a sacred art form into an
integral part of dynamic and contextual contemporary Islamic
art disconrse. Within this modern artistic landscape, calligraphy
not only reflects religions values but also symbolizes an Indonesian

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al


https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:putriv333@gmail.com

502

Islamic identity that is moderate, inclusive, and adaptive to

changing times..

Kata Kunci : Abstrak

Kaligrafi Arab; Artikel ini membabas peran strategis kaligrafi Arab dalam
Seni Islam erakan seni Islam modern di Indonesia dengan menelusuri
Modern; dimensi bistoris, estetis, dan sosiokulturalnya. Kaligrafi Arab,
Akulturasi sebagai salah satu bentuk seni visual Islam yang paling
Budaya Identitas  menonjol, tidak hanya merepresentasikan keindaban tulisan
Islam Indonesia.  sues, tetapi  juga  berfungsi sebagai instrumen dakwah,

pendidikan spiritual, serta medinm ekspresi budaya lokal yang
religins. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka, penelitian ini mengkaji proses akulturasi antara nilai-
nilai Islam dan budaya Nusantara yang melabirkan gaya
kaligrafi kbas Indonesia. Selain itn, artikel ini menyoroti
kontribusi - lembaga  dan  forum  seperti LEMKA  dan
Musabagah Khattil Qur'an (MKQ) dalam revitalisasi serta
institusionalisasi seni kaligrafi di ranah publik dan pendidikan.
Temuan menunjukkan babwa kaligrafi Arab telabh mengalami
transformasi signifikan, dari seni sakral menjadi bagian dari
wacana seni rupa modern yang dinamis dan Rontekstual.
Dalam lanskap seni kontemporer, Raligrafi tidak hanya
mereflefesifan nilai-nilai religins, tetapi juga menjadi sintbol
identitas keislaman Indonesia yang moderat, inklusif, dan
terbufka terhadap perkembangan zaman.

Article History :  Received : Accepted :
02 Oktober 2025 28 Desember 2025

PENDAHULUAN

Kaligrafi merupakan salah satu bentuk seni yang indah yang
muncul dan berkembang dalam tradisi tulisan Arab serta menjadi
bagian integral dari peradaban Islam. Sejak munculnya Islam,
tulisan Arab mengalami perkembangan yang sangat pesat. Pada
sekitar abad pertama dan kedua Hijriah, seni khat mulai digunakan
sebagai elemen untuk mempercantik tulisan. Melalui khat, pesan-
pesan bahasa dapat diekspresikan secara estetis. Selain itu, khat
menjadi komponen penting dari berbagai cabang seni yang hingga
kini masih dilestarikan, mencerminkan keistimewaannya sebagai
warisan seni dalam kebudayaan Islam. (Damit et al. 2021)

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



503

Seni kaligrafi merupakan bentuk seni rupa yang
menggambarkan keindahan firman Allah. Dalam praktiknya, seni
ini tidak terlepas dari tuntutan untuk tetap sejalan dengan prinsip-
prinsip syariat Islam. Memahami hukum-hukum Islam dalam
berkesenian menjadi penting agar setiap amal perbuatan dapat
diterima oleh Allah. Selain sebagai media ekspresi keindahan wahyu
Ilahi, proses penciptaan karya kaligrafi juga berperan dalam
membentuk kepribadian Islami seseorang (Bissalam 2024).
Ketelitian dalam memperhatikan detail, keragaman gaya khat
dengan tingkat kesulitan yang berbeda, serta aturan tata bahasa
Arab yang harus ditaati demi menghindari kekeliruan makna,
semuanya menuntut seniman kaligrafi untuk melatih kesabaran,
ketekunan, kegigihan, dan kedisiplinan. Seiring berjalannya waktu,
nilai-nilai karakter positif lainnya pun akan tumbuh melalui proses
pembelajaran kaligrafi. (Ulfa et al. 2025)

Kemunculan kaligrafi Arab di Indonesia memiliki
keterkaitan erat dengan proses masuknya agama Islam ke
Nusantara, yang turut membawa unsur-unsur seni Islam sebagai
bagian dari penyebarannya. Proses penyebaran ajaran Islam tidak
berlangsung secara terpisah dari dinamika budaya, melainkan
disertai dengan transformasi kultural yang simultan, termasuk di
dalamnya proses akulturasi antara budaya Timur Tengah dan tradisi
lokal Indonesia. Di samping pengaruh Islam terhadap berbagai
aspek kehidupan masyarakat, keberadaan kaligrafi Arab juga
menunjukkan kontribusi signifikan dalam perkembangan seni rupa
tradisional Indonesia, baik secara estetika maupun ideologis.
(Ghozali and Rabain 2021)

Pasca proklamasi kemerdekaan Indonesia, seni kaligrafi
Arab mengalami transformasi signifikan yang dipengaruhi oleh
dinamika sosial, politik, dan kultural pada masa itu. Salah satu aspek
penting dari perkembangan ini adalah peran kaligrafi sebagai
medium perlawanan kultural terhadap hegemoni kolonial Belanda,
yang sebelumnya mendominasi ruang ekspresi seni di Nusantara.
Karya monumental seperti Mushaf Pusaka tidak hanya
merefleksikan capaian artistik, tetapi juga merepresentasikan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



504

simbol identitas nasional dan afirmasi terhadap kemandirian
budaya bangsa Indonesia. Pemilihan gaya khat Naskhi dalam
penulisan mushaf tersebut bukanlah keputusan estetis semata,
melainkan strategi kultural yang bertujuan untuk mengintegrasikan
nilai-nilai seni Islam ke dalam kerangka nasionalisme yang sedang
tumbuh pada masa awal kemerdekaan. Karakteristik khat Naskhi
yang bersifat sederhana, proporsional, dan mudah dibaca
menjadikannya sarana yang efektif dalam menyampaikan pesan-
pesan keislaman kepada khalayak luas. Dengan demikian, kaligrafi
tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi artistik, tetapi juga sebagai
instrumen dakwah yang komunikatif, inklusif, dan adaptif terhadap
konteks sosial Indonesia pascakolonial. (Ridwanuloh et al. 2024)

Di tengah keberagaman budaya dan agama di Indonesia,
seni kaligrafi Arab mengalami pertumbuhan yang pesat dan
menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat. Kaligrafi
Arab tidak hanya menjadi sarana ekspresi visual, tetapi juga
mencerminkan nilai-nilai estetika dan spiritual dalam ajaran Islam.
Perkembangannya telah memberikan pengaruh besar terhadap seni
rupa Nusantara, khususnya melalui unsur dekoratif serta
penerapannya dalam bangunan keagamaan dan budaya. Selain
memiliki dimensi visual, seni kaligrafi Arab juga berperan dalam
memperkaya bahasa Indonesia melalui serapan kosakata Arab, yang
kemudian memperluas cakupan istilah dalam konteks lokal. Hal ini
mencerminkan keterkaitan yang kuat antara seni, bahasa, dan jati
diri budaya bangsa. (Azizah and Maulani 2024)
Berdasarkan uraian latar belakang tersebut,

dapat disimpulkan bahwa seni kaligrati Arab memiliki
posisi strategis dalam lanskap budaya dan spiritual masyarakat
Islam Indonesia, baik sebagai ekspresi artistik maupun sarana
dakwah yang komunikatif. Kaligrafi tidak hanya merepresentasikan
keindahan estetika Islam, tetapi juga memainkan peran penting
dalam membentuk karakter keislaman, memperkuat identitas
budaya, serta merespons dinamika sosial-politik, khususnya
pascakolonial. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk
menguraikan peran kaligrafi Arab dalam gerakan seni Islam di

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



505

Indonesia, dengan menelaah kontribusinya sebagai medium
ckspresi religius, sarana pembentukan karakter, serta instrumen
perjuangan kultural yang merefleksikan integrasi antara nilai-nilai
Islam dan semangat kebangsaan dalam konteks keberagaman
Indonesia.

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan
metode studi pustaka (library research) sebagai strategi utamanya.
Proses analisis dilakukan melalui penafsiran terhadap berbagai
sumber teks yang relevan dengan sejarah, fungsi, serta dinamika
transformasi seni kaligrafi Arab dalam gerakan seni Islam modern
di Indonesia. Fokus kajian diarahkan pada
keterkaitan antara nilai estetika dalam kaligrafi dengan perannya
dalam prgerakan seni islam, akulturasi budaya islam, serta
konstruksi identitas budaya umat Islam di Indonesia. Pendekatan
ini dipilih karena memberikan ruang eksplorasi mendalam terhadap
aspek konseptual dan kontekstual, yang seringkali tidak dapat
dijangkau  melalui  pendekatan  kuantitatif. =~ Sebagaimana
dikemukakan oleh Strauss dan Corbin (Rahmat 2009), pendekatan
kualitatif bertujuan untuk mengungkap dan memahami makna-
makna tersembunyi di balik realitas sosial, historis, dan kultural
yang bersifat kompleks dan tidak mudah dijelaskan secara numerik.
(Khotimah 2023)

HASIL DAN PEMBAHASAN
Temuan Hasil Penelitian

Pengertian Kaligrafi Arab

Secara etimologis, kata "kaligrafi" berasal dari bahasa
Yunani, yaitu kalos yang berarti "indah" dan graphein yang berarti
"menulis", sehingga dapat diartikan sebagai "seni menulis yang
indah". Dalam tradisi Islam, seni ini disebut khat (b)), yang
merupakan bentuk masdar dari kata kerja Arab yang berarti
"menulis" (LU atau "baris tulisan" (Lksdl). Dalam kebudayaan
Islam, khat berkembang lebih jauh dari sekadar tulisan biasa,
menjadi bentuk seni yang sarat nilai estetis dan spiritual. Menurut

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



506

Ibnu Abd al-Qadir al-Kurdi dalam Tarikh al-Khat al-‘Arabi wa
Adabih (dalam kutipan Ilham Khoiri), kaligrafi didefinisikan
sebagai seni menulis dengan pena, yang dalam praktiknya
menerapkan teknik-teknik khusus untuk menggerakkan ujung pena
sesuai dengan aturan-aturan penulisan huruf Arab. Oleh karena itu,
kaligrafi tidak hanya merupakan keterampilan teknis dalam
menulis, tetapi juga wujud ekspresi seni yang mengikuti kaidah-
kaidah tertentu. (Yunisa and Brutu 2025)

Menurut Syekh Syamsuddin al-Ahfani, kaligrafi merupakan
disiplin ilmu yang mempelajari bentuk-bentuk huruf Arab dalam
keadaan tunggal maupun terpisah, serta tata letaknya dalam suatu
susunan tulisan. Ia juga menekankan pentingnya metode dan
teknik penulisan yang tepat dalam menata huruf-huruf tersebut di
atas media tulis. Sementara itu, Yaqut al-Musta‘shimiy, salah satu
kaligrafer ternama dalam sejarah Islam, mendefinisikan kaligrafi
sebagai seni arsitektural yang diwujudkan melalui keterampilan
tangan, menunjukkan bahwa penulisan kaligrafi tidak hanya
bersifat teknis, tetapi juga artistik dan konseptual. Adapun Ubaid
bin Ibad memaknai kaligrafi sebagai “duta tangan”, dengan pena
sebagai perantaranya, sebuah metafora yang menggambarkan
bagaimana kaligrafi merepresentasikan intelektualitas, keindahan,
dan spiritualitas seorang penulis melalui media visual yang khas dan
bernilai tinggi dalam tradisi Islam. (Fauzi and Thohir 2020)

Kaligrafi merupakan cabang seni rupa yang menonjolkan
keindahan visual melalui penulisan huruf Arab, yang menuntut
keterampilan teknis serta pemahaman mendalam terhadap struktur
morfologis dan kaidah penulisan khat yang telah distandardisasi
secara historis. Seorang kaligrafer harus menguasai karakteristik
huruf hijaiyah, termasuk huruf yang tidak dapat disambung serta
penempatan spasial huruf terhadap garis dasar tulisan. Penulisan
kaligrafi tidak dapat dilakukan secara sembarangan, melainkan
mengikuti prinsip estetika yang ketat. Secara simbolik, struktur
kaligrafi Arab memadukan tiga elemen utama: garis horizontal
sebagai arah tulisan, garis vertikal dari huruf-huruf seperti alif dan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



507

lam, serta bentuk melingkar yang menjadi elemen simbolis sentral
dalam sistem visualnya. Ketepatan penerapan elemen-elemen ini
menghasilkan komposisi yang harmonis dan sarat makna.
(Khotimah 2023)

Perkembangan Kaligrafi dalam Gerakan Seni Islam Modern
di Indonesia

Meskipun Indonesia telah meraih kemerdekaan pada tahun
1945, pengaruh dan tantangan dari kolonialisme Belanda tidak
serta-merta lenyap begitu saja. Dalam konteks ini, pendirian
Yayasan Bangsal Pelaksanaan Al-Qur'an Pusaka Republik
Indonesia pada tahun 1950 menjadi momentum penting dalam
proses institusionalisasi seni kaligrafi sebagai bagian dari resistensi
kultural pascakolonial. Jika ditinjau melalui kerangka teori
Challenge and Response yang dikembangkan oleh Arnold ]J.
Toynbee, inisiatif ini dapat dipahami sebagai bentuk "respon" umat
Islam Indonesia terhadap tekanan kolonial yang masih membekas,
dengan cara membangun simbol budaya yang memadukan unsur
estetika, nilai-nilai keislaman, dan semangat nasionalisme.
Kehadiran Qur’an Pusaka menjadi representasi nyata dari respons
tersebut, yang sekaligus memperkokoh peran seni kaligrafi sebagai
media dakwah dan instrumen peneguhan identitas budaya Islam
Indonesia dalam lanskap kebangsaan yang sedang dibangun.
(Ridwanuloh et al. 2024)

Pada masa awal pemerintahan Orde Baru, seni kaligrafi
Islam mulai memperoleh perhatian yang lebih signifikan, seiring
dengan arah kebijakan pemerintah dalam membangun identitas
budaya nasional. Salah satu indikator penting dari perkembangan
tersebut adalah munculnya bentuk baru berupa lukisan kaligrafi,
yang secara resmi diperkenalkan pada Pameran Lukisan Kaligrafi
Nasional pertama dalam rangka Musabaqah Tilawatil Qur’an
(MTQ) XI di Semarang tahun 1979. Inisiatif serupa kemudian
dilanjutkan dalam Pameran Kaligrafi pada Muktamar Media Massa
Islam se-Dunia tahun 1980 di Jakarta, serta pada MTQ XII di
Banda Aceh tahun 1981. Rangkaian peristiwa ini mencerminkan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



508

peningkatan apresiasi publik dan institusional terhadap kaligrafi
sebagai medium ekspresi seni Islam yang kontekstual dengan
perkembangan modernitas di Indonesia. (Ridwanuloh et al. 2024)

Seni kaligrafi mulai mendapatkan legitimasi formal dalam
ruang publik melalui penyelenggaraan lomba resmi pada
Musabaqah Tilawatil Qur'an (MTQ) Nasional XII tahun 1981 di
Banda Aceh, serta MTQ XIII tahun 1983 di Padang. Dalam
konteks ini, kehadiran kompetisi seperti Musabaqah Khattil Qur’an
(MKQ) memiliki peran strategis dalam mendorong perkembangan
sekaligus pelestarian seni kaligrafi di Indonesia. Keterlibatan
generasi muda dalam ajang tersebut berkontribusi pada perluasan
praktik kaligrafi ke berbagai ranah, seperti dekorasi masjid,
penyalinan mushaf, karya lukis kaligrafi, serta kegiatan edukatif di
lembaga-lembaga pendidikan Islam. Seiring dengan itu,
institusionalisasi pendidikan kaligrafi turut mengalami kemajuan
signifikan. Pada tahun 1985, Drs. Didin Sirojuddin Ary didukung
oleh sejumlah tokoh penting seperti Prof. H.M. Salim Fachry dan
K.H.M. Abd. Razzaq mendirikan Lembaga Kaligrafi Al-Qur’an
(LEMKA), yang berfungsi sebagai pusat pelatihan sekaligus
lembaga pembinaan bagi kaligrafer di Indonesia. LEMKA menjadi
salah satu institusi kunci dalam pengembangan profesionalisme
dan regenerasi seniman kaligrafi di tingkat nasional

Pada era Orde Baru, inisiatif lembaga-lembaga seperti
Lembaga Kaligrafi Al- Qur’an (LEMKA) memperoleh dukungan
yang signifikan dari pemerintah, seiring dengan kebijakan negara
dalam membentuk citra Islam Indonesia yang moderat, inklusif,
dan memiliki nilai estetika tinggi di kancah internasional. Sepanjang
dekade 1990-an, karya-karya kaligrafi yang dihasilkan oleh
LEMKA secara konsisten menjadi representasi Indonesia dalam
berbagai pameran seni Islam berskala global. Partisipasi tersebut
tidak hanya mencerminkan pengakuan terhadap kualitas artistik
kaligrafi Indonesia, tetapi juga menandai keberhasilan LEMKA
dalam mengimplementasikan visinya sebagai institusi yang
menjembatani kerja sama seni kaligrafi antarbangsa dan
memperkuat diplomasi budaya berbasis nilai-nilai  Islam.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



509

(Ridwanuloh et al. 2024)

Akulturasi Kaligrafi dengan Budaya Nusantara

Dalam  karyanya,  Antropologi  Budaya, Keesing
mendefinisikan akulturasi sebagai proses perubahan budaya yang
terjadi akibat adanya interaksi atau kontak antara dua kelompok
masyarakat, yang dalam banyak kasus merujuk pada adaptasi
budaya oleh masyarakat yang berada dalam posisi subordinat
terthadap dominasi budaya Barat. Sementara itu, Harsojo dalam
bukunya Pengantar Antropologi menjelaskan bahwa akulturasi
merupakan suatu gejala sosial yang muncul ketika individu-individu
dari latar belakang budaya yang berbeda terlibat dalam interaksi

langsung dan berkelanjutan, sehingga menimbulkan
perubahan dalam struktur atau pola budaya asli dari salah satu atau
kedua belah pihak. (Muamara and Ajmain 2020)

Penyebaran Islam di Indonesia dimulai pada abad ke-11
hingga ke-12 melalui jalur perdagangan. Di Jawa, Islam mulai
masuk pada awal abad ke-12, namun proses Islamisasi secara
intensif baru terjadi pada abad ke-14 melalui peran sentral Wali
Songo (Sibli et al. 2025). Dakwah dilakukan secara damai dan
akomodatif, tanpa konfrontasi langsung dengan budaya lokal.
Strategi para Wali menggunakan pendekatan kultural- sosiologis,
yaitu dengan mengidentifikasi kesamaan antara nilai-nilai Islam dan
tradisi masyarakat setempat. Proses ini melahirkan akulturasi, di
mana unsur-unsur budaya Islam diserap dan diadaptasi tanpa
menghilangkan prinsip ajaran Islam yang bersifat universal. Islam
pun diterima luas karena kemampuannya menyesuaikan diri
dengan budaya lokal sambil mempertahankan esensi ajarannya.

Seni kaligrafi Arab, sebagai bagian integral dari warisan
budaya Islam, mengalami proses akulturasi yang signifikan ketika
masuk ke Indonesia. Dalam konteks arsitektur, kaligrafi tidak
hanya berfungsi sebagai elemen dekoratif religius, tetapi juga
menyesuaikan diri dengan corak budaya lokal. Hal ini tercermin
pada masjid-masjid awal seperti Masjid Demak dan Masjid Banten,
di mana kaligrafi diterapkan pada dinding, mihrab, dan elemen

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



510

struktural lainnya tanpa menghilangkan karakter arsitektur
tradisional seperti atap tumpang dan ornamen lokal. Di Sumatera
Barat, misalnya, kaligrafi diintegrasikan ke dalam arsitektur bergaya
rumah gadang, menunjukkan kemampuan kaligrafi Islam
beradaptasi dengan konteks budaya setempat (Schimmel and
Rivolta 1992) Media penulisan kaligrafi pun beragam, mulai dari
kayu dan batu nisan hingga kain dan kertas, mencerminkan
fleksibilitasnya sebagai bentuk seni yang mampu berdialog dengan
tradisi visual Nusantara tanpa melepaskan nilai-nilai spiritual Islam
yang mendasarinya. (Muamara and Ajmain 2020)

Kaligrafi dalam Arsitektur dan Simbol Kebudayaan Islam
Nusantara

Dalam ranah arsitektur, kedatangan Islam ke Indonesia
membawa pengaruh signifikan, terutama melalui pembangunan
masjid dan istana. Namun, bentuk arsitektur masjid yang
berkembang di Nusantara menunjukkan proses akulturasi yang
kuat dengan budaya lokal. Berbeda dengan masjid di Timur Tengah
yang identik dengan kubah, masjid-masjid awal di Indonesia,
seperti Masjid Demak dan Masjid Banten, menggunakan atap
tumpang bersusun ganjil (tiga atau lima tingkat), menyerupai gaya
arsitektur Hindu-Jawa. Di Sumatera Barat, pengaruh lokal lebih
nyata melalui bentuk atap masjid yang mengadopsi desain rumah
gadang. Pola-pola ini menunjukkan bahwa arsitektur Islam tidak
hadir secara dominan, melainkan beradaptasi dengan tradisi
setempat, sebagai sebuah cerminan akulturasi budaya yang juga
tercermin dalam seni kaligrafi Islam di Indonesia. (Azizah and
Maulani 2024)

Kaligrafi Islam mulai berkembang sejak abad ke-7 dan terus
mengalami evolusi hingga akhir abad ke-20. Luasnya wilayah
penyebaran Islam menghasilkan keragaman gaya kaligrafi yang
khas di tiap-tiap wilayah. Dalam setiap budaya tempat Islam
berakar, para seniman mengembangkan teknik, alat, dan gaya visual
mereka sendiri dalam menulis kaligrafi. Ciri khas kaligrafi Islam
terletak pada penggunaan bentuk geometris yang terstruktur.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



511

Sebagai bagian integral dari kebudayaan Islam, kaligrafi memainkan
peran penting dalam seni visual dan arsitektur, menjadi medium
ekspresi religius sekaligus estetika. (Yuditia and Ginting 2024)

Dalam arsitektur Islam, kaligrafi berfungsi sebagai elemen
dekoratif sekaligus simbolik yang menyatu harmonis dengan
struktur bangunan, khususnya masjid. Selain memperindah visual,
kaligrafi mengandung dimensi spiritual sebagai pengingat akan
kehadiran Ilahi dan peneguhan nilai-nilai keimanan. Aplikasinya
tersebar pada berbagai elemen arsitektural, seperti dinding, kubah,
pintu, dan mihrab, sehingga memperkuat identitas visual bangunan
dan merepresentasikan estetika Islam yang sakral dan bermakna.
(Yuditia and Ginting 2024)

KESIMPULAN
Seni kaligrafi Arab di Indonesia memegang peranan

strategis sebagai medium ekspresi religius yang sarat makna estetika
dan spiritual. Tidak hanya menjadi bentuk penghormatan terhadap
wahyu Ilahi, kaligrafi juga berfungsi sebagai sarana pendidikan
moral dan pembentukan karakter Islami. Dalam praktiknya,
kaligrafi menuntut keterampilan teknis, ketelitian, dan kedalaman
pemahaman terhadap bahasa Arab, yang secara tidak langsung
menumbuhkan nilai-nilai disiplin, kesabaran, dan kecintaan
terhadap ilmu dalam diri para penggiatnya. Sebagai seni rupa Islam
yang berkembang seiring perjalanan sejarah bangsa, kaligrafi di
Indonesia telah melalui proses adaptasi yang kompleks, baik dalam
bentuk akulturasi dengan budaya lokal maupun dalam respons
terhadap dinamika sosial-politik, termasuk pada masa

pascakolonial dan era modern.

Perkembangan  kaligrafi Arab di Indonesia juga
menampilkan dimensi kultural dan nasionalis yang kuat. Melalui
karya monumental seperti Mushaf Pusaka dan dukungan institusi
seperti LEMKA, kaligrafi tampil sebagai simbol perlawanan

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



512

terhadap dominasi budaya kolonial serta sebagai afirmasi terhadap
identitas budaya Islam yang inklusif dan kontekstual. Kaligrafi
diintegrasikan ke dalam berbagai medium seni, dari arsitektur
masjid, lukisan modern, hingga desain  kontemporer,
memperlihatkan fleksibilitasnya dalam beradaptasi dengan ruang
dan waktu. Melalui berbagai ajang nasional seperti MTQ dan
MKQ, seni ini mengalami revitalisasi dan regenerasi,
menjadikannya tidak hanya sebagai warisan visual Islam, tetapi juga
sebagai instrumen diplomasi budaya dan penguatan identitas

bangsa.
DAFTAR PUSTAKA

Azizah, S., and H. Maulani. 2024. PENGARUH SENI
KALIGRAFI ARAB TERHADAP BUDAYA DI
INDONESIA’. Shaf: Jurnal Sejarah, Pemikiran dan Tasawnf
1(2): 22-37.

Bissalam, Ummu. 2024. ‘“Transformasi Kaligrafi Tradisional Ke
Digital Sebagai Media Dakwah Era Barw’. AL-MUTSI.A
6 (2): 502-21. https://doi.org/10.46870/jstain.v6i2.1236.

Damit, S.A., B.M. Yusoff, N. Kassim, and N.A. Manap. 2021.
JENIS-JENIS SENI KALIGRAFI ARAB SEBAGALI
HIASAN’. Gendang Alam 2 (2): 49-62.

Fauzi, M., and M. Thohir. 2020. ‘Pembelajaran Kaligrafi Arab
untuk Meningkatkan Maharah Al- Kitabah’. E/ [btikar 9
(2): 226-40.

Ghozali, A., and H.J. Rabain. 2021. CAHAY.A PENA KHATH
AL-QUR’AN. KALIMEDIA.

Khotimah, M.H. 2023. ‘Sejarah Seni Kaligrafi Dalam Islam dan
Perkembangannya di Indonesia’. SHAEF: Jurnal Ekonomi,

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



513

Syariah dan Studi Islam 2 (1): 1-14.
https://doi.org/10.59548 /je.v1i2.62.

Muamara, R., and N. Ajmain. 2020. ‘AKULTURASI ISLAM
DAN BUDAYA NUSANTARA’. Tanjak: Journal of
Education and Teaching 1 (2): 24-38.
https://doi.org/10.35961/tanjak.v1i2.150.

Rahmat, P.S. 2009. ‘Penelitian Kualitatif.” Jurnal Equilibrium 5: 30—
57.

Ridwanuloh, L., M.M. Umam, and A. Mulyana. 2024. ‘SENI
TULIS ARAB DI NUSANTARA: PERKEMBANGAN
KALIGRAFI ISLAM DI INDONESIA PASCA
KEMERDEKAAN (1945-1985". JAZIRAH: Jurnal
Peradaban dan Kebudayaan 5 (2): 132-55.
https://doi.org/10.51190/jazirah.v5i02.164.

Schimmel, Annemarie, and Barbar Rivolta. 1992. ‘Islamic
Calligraphy’. The Metropolitan Museun: of Art Bulletin 50 (1):
1. https://doi.org/10.2307/3263914.

Sibli, M. Imam, Nizzalul Misbah, and Moh Kusno. 2025. ‘Peran
Sunan Gresik Dalam Pengembangan Pendidikan Islam di
Jawa’. Qomaruna Journal of Multidisciplinary Studies 2 (2): 2.
https://doi.org/10.62048/qjms.v2i2.82.

Ulfa, A.U., L. Triastuti, and R. Zamzam. 2025. “‘WARISAN SENI
ISLAM DALAM KAJIAN ILMU KALIGRAFI ARAB’.
SHAEF: Jurnal Ekonomi, Syariah dan Studi Islam 3 (1): 66-76.
https://doi.org/doi:https://doi.org/10.59548.

Yuditia, D.D., and M.A. Ginting. 2024. ‘KALIGRAFI SEBAGAI
SENI BUDAYA ISLAM DAN ARSITEKTUR’. SHAF:
Jurnal Efkonomi, Syariah dan Studi Islam 2 (2): 172-85.
https://doi.org/doi:https://doi.org/10.59548.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



514

Yunisa, R.A., and J.H. Brutu. 2025. ‘SENI KALIGRAFI
SEBAGAI MEDIA DAKWAH DAN PENDIDIKAN
ISLAM’. SHAF: Jurnal Ekonomi, Syariah dan Studs Islam 3
(1): 28-39. https://doi.org/doi:https://doi.org/10.59548.

DOI: 10.46870/jstain.v7i2. Vania Putri Mawriska, et.al



