
501 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

Al-Mustla: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman dan 
Kemasyarakatan 

Volume 7 Nomor 2 Bulan Desember Tahun 2025 
https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about 

E-ISSN: 2715-5420 
 

Peran Kaligrafi Arab Dalam Gerakan Seni 

Islam Modern Di Indonesia 

Vania Putri Mawriska1*, R.d Siti Sa’adah2, 

 Minatur Rokhim3, Tasya Rifdha Shahira4,  

Almira Azzahra Mifta5, Nanda Aulia Khoerunnissa6 

1,2,3,4,5,6UIN Syarif Hidayatullah, Jakarta, Indonesia 
*putriv333@gmail.com 

 

Keywords : 

Arabic. 
Calligraph:, 
Modern Islamic 
Art; Cultural 
Acculturation; 
Islamic Identity in 
Indonesia. 

Abstract 
This article explores the strategic role of Arabic calligraphy in 

the modern Islamic art movement in Indonesia by examining its 

historical, aesthetic, and socio-cultural dimensions. Arabic 

calligraphy, as one of the most prominent forms of Islamic visual 

art, not only represents the beauty of sacred text but also serves 

as a medium for da'wah, spiritual education, and religiously 

inspired cultural expression. Using a qualitative approach 

through literature review, this study investigates the process of 

acculturation between Islamic values and local Indonesian 

traditions, which has given rise to unique styles of calligraphy. 

The article also highlights the contributions of institutions and 

platforms such as LEMKA and the Musabaqah Khattil 

Qur’an (MKQ) in the revitalization and institutionalization of 

calligraphy in public and educational spheres. The findings 

indicate that Arabic calligraphy in Indonesia has undergone a 

significant transformation, from a sacred art form into an 

integral part of dynamic and contextual contemporary Islamic 

art discourse. Within this modern artistic landscape, calligraphy 

not only reflects religious values but also symbolizes an Indonesian 

https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almutsla/about
mailto:putriv333@gmail.com


502 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

Islamic identity that is moderate, inclusive, and adaptive to 

changing times.. 

Kata Kunci : 
Kaligrafi Arab; 
Seni Islam 
Modern;  
Akulturasi 
Budaya Identitas 
Islam Indonesia. 

Abstrak 
Artikel ini membahas peran strategis kaligrafi Arab dalam 
gerakan seni Islam modern di Indonesia dengan menelusuri 
dimensi historis, estetis, dan sosiokulturalnya. Kaligrafi Arab, 
sebagai salah satu bentuk seni visual Islam yang paling 
menonjol, tidak hanya merepresentasikan keindahan tulisan 
suci, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen dakwah, 
pendidikan spiritual, serta medium ekspresi budaya lokal yang 
religius. Melalui pendekatan kualitatif dengan metode studi 
pustaka, penelitian ini mengkaji proses akulturasi antara nilai- 
nilai Islam dan budaya Nusantara yang melahirkan gaya 
kaligrafi khas Indonesia. Selain itu, artikel ini menyoroti 
kontribusi lembaga dan forum seperti LEMKA dan 
Musabaqah Khattil Qur’an (MKQ) dalam revitalisasi serta 
institusionalisasi seni kaligrafi di ranah publik dan pendidikan. 
Temuan menunjukkan bahwa kaligrafi Arab telah mengalami 
transformasi signifikan, dari seni sakral menjadi bagian dari 
wacana seni rupa modern yang dinamis dan kontekstual. 
Dalam lanskap seni kontemporer, kaligrafi tidak hanya 
merefleksikan nilai-nilai religius, tetapi juga menjadi simbol 
identitas keislaman Indonesia yang moderat, inklusif, dan 
terbuka terhadap perkembangan zaman. 
 

   

Article History : Received :  
02 Oktober 2025 

Accepted :  
28 Desember 2025 

 
PENDAHULUAN 

Kaligrafi merupakan salah satu bentuk seni yang indah yang 
muncul dan berkembang dalam tradisi tulisan Arab serta menjadi 
bagian integral dari peradaban Islam. Sejak munculnya Islam, 
tulisan Arab mengalami perkembangan yang sangat pesat. Pada 
sekitar abad pertama dan kedua Hijriah, seni khat mulai digunakan 
sebagai elemen untuk mempercantik tulisan. Melalui khat, pesan-
pesan bahasa dapat diekspresikan secara estetis. Selain itu, khat 
menjadi komponen penting dari berbagai cabang seni yang hingga 
kini masih dilestarikan, mencerminkan keistimewaannya sebagai 
warisan seni dalam kebudayaan Islam. (Damit et al. 2021) 



503 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

Seni kaligrafi merupakan bentuk seni rupa yang 
menggambarkan keindahan firman Allah. Dalam praktiknya, seni 
ini tidak terlepas dari tuntutan untuk tetap sejalan dengan prinsip-
prinsip syariat Islam. Memahami hukum-hukum Islam dalam 
berkesenian menjadi penting agar setiap amal perbuatan dapat 
diterima oleh Allah. Selain sebagai media ekspresi keindahan wahyu 
Ilahi, proses penciptaan karya kaligrafi juga berperan dalam 
membentuk kepribadian Islami seseorang (Bissalam 2024). 
Ketelitian dalam memperhatikan detail, keragaman gaya khat 
dengan tingkat kesulitan yang berbeda, serta aturan tata bahasa 
Arab yang harus ditaati demi menghindari kekeliruan makna, 
semuanya menuntut seniman kaligrafi untuk melatih kesabaran, 
ketekunan, kegigihan, dan kedisiplinan. Seiring berjalannya waktu, 
nilai-nilai karakter positif lainnya pun akan tumbuh melalui proses 
pembelajaran kaligrafi. (Ulfa et al. 2025) 

Kemunculan kaligrafi Arab di Indonesia memiliki 
keterkaitan erat dengan proses masuknya agama Islam ke 
Nusantara, yang turut membawa unsur-unsur seni Islam sebagai 
bagian dari penyebarannya. Proses penyebaran ajaran Islam tidak 
berlangsung secara terpisah dari dinamika budaya, melainkan 
disertai dengan transformasi kultural yang simultan, termasuk di 
dalamnya proses akulturasi antara budaya Timur Tengah dan tradisi 
lokal Indonesia. Di samping pengaruh Islam terhadap berbagai 
aspek kehidupan masyarakat, keberadaan kaligrafi Arab juga 
menunjukkan kontribusi signifikan dalam perkembangan seni rupa 
tradisional Indonesia, baik secara estetika maupun ideologis. 
(Ghozali and Rabain 2021) 

Pasca proklamasi kemerdekaan Indonesia, seni kaligrafi 
Arab mengalami transformasi signifikan yang dipengaruhi oleh 
dinamika sosial, politik, dan kultural pada masa itu. Salah satu aspek 
penting dari perkembangan ini adalah peran kaligrafi sebagai 
medium perlawanan kultural terhadap hegemoni kolonial Belanda, 
yang sebelumnya mendominasi ruang ekspresi seni di Nusantara. 
Karya monumental seperti Mushaf Pusaka tidak hanya 
merefleksikan capaian artistik, tetapi juga merepresentasikan 



504 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

simbol identitas nasional dan afirmasi terhadap kemandirian 
budaya bangsa Indonesia. Pemilihan gaya khat Naskhi dalam 
penulisan mushaf tersebut bukanlah keputusan estetis semata, 
melainkan strategi kultural yang bertujuan untuk mengintegrasikan 
nilai-nilai seni Islam ke dalam kerangka nasionalisme yang sedang 
tumbuh pada masa awal kemerdekaan. Karakteristik khat Naskhi 
yang bersifat sederhana, proporsional, dan mudah dibaca 
menjadikannya sarana yang efektif dalam menyampaikan pesan-
pesan keislaman kepada khalayak luas. Dengan demikian, kaligrafi 
tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi artistik, tetapi juga sebagai 
instrumen dakwah yang komunikatif, inklusif, dan adaptif terhadap 
konteks sosial Indonesia pascakolonial. (Ridwanuloh et al. 2024) 

Di tengah keberagaman budaya dan agama di Indonesia, 
seni kaligrafi Arab mengalami pertumbuhan yang pesat dan 
menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat. Kaligrafi 
Arab tidak hanya menjadi sarana ekspresi visual, tetapi juga 
mencerminkan nilai-nilai estetika dan spiritual dalam ajaran Islam. 
Perkembangannya telah memberikan pengaruh besar terhadap seni 
rupa Nusantara, khususnya melalui unsur dekoratif serta 
penerapannya dalam bangunan keagamaan dan budaya. Selain 
memiliki dimensi visual, seni kaligrafi Arab juga berperan dalam 
memperkaya bahasa Indonesia melalui serapan kosakata Arab, yang 
kemudian memperluas cakupan istilah dalam konteks lokal. Hal ini 
mencerminkan keterkaitan yang kuat antara seni, bahasa, dan jati 
diri budaya bangsa. (Azizah and Maulani 2024) 
Berdasarkan uraian latar belakang tersebut,  

dapat disimpulkan bahwa seni kaligrafi Arab memiliki 
posisi strategis dalam lanskap budaya dan spiritual masyarakat 
Islam Indonesia, baik sebagai ekspresi artistik maupun sarana 
dakwah yang komunikatif. Kaligrafi tidak hanya merepresentasikan 
keindahan estetika Islam, tetapi juga memainkan peran penting 
dalam membentuk karakter keislaman, memperkuat identitas 
budaya, serta merespons dinamika sosial-politik, khususnya 
pascakolonial. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk 
menguraikan peran kaligrafi Arab dalam gerakan seni Islam di 



505 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

Indonesia, dengan menelaah kontribusinya sebagai medium 
ekspresi religius, sarana pembentukan karakter, serta instrumen 
perjuangan kultural yang merefleksikan integrasi antara nilai-nilai 
Islam dan semangat kebangsaan dalam konteks keberagaman 
Indonesia. 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan 
metode studi pustaka (library research) sebagai strategi utamanya. 
Proses analisis dilakukan melalui penafsiran terhadap berbagai 
sumber teks yang relevan dengan sejarah, fungsi, serta dinamika 
transformasi seni kaligrafi Arab dalam gerakan seni Islam modern 
di Indonesia. Fokus kajian diarahkan pada 
keterkaitan antara nilai estetika dalam kaligrafi dengan perannya 
dalam prgerakan seni islam, akulturasi budaya islam, serta 
konstruksi identitas budaya umat Islam di Indonesia. Pendekatan 
ini dipilih karena memberikan ruang eksplorasi mendalam terhadap 
aspek konseptual dan kontekstual, yang seringkali tidak dapat 
dijangkau melalui pendekatan kuantitatif. Sebagaimana 
dikemukakan oleh Strauss dan Corbin (Rahmat 2009), pendekatan 
kualitatif bertujuan untuk mengungkap dan memahami makna-
makna tersembunyi di balik realitas sosial, historis, dan kultural 
yang bersifat kompleks dan tidak mudah dijelaskan secara numerik. 
(Khotimah 2023) 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Temuan Hasil Penelitian 
 
Pengertian Kaligrafi Arab 

Secara etimologis, kata "kaligrafi" berasal dari bahasa 
Yunani, yaitu kalos yang berarti "indah" dan graphein yang berarti 
"menulis", sehingga dapat diartikan sebagai "seni menulis yang 

indah". Dalam tradisi Islam, seni ini disebut khaṭ (الخط), yang 
merupakan bentuk masdar dari kata kerja Arab yang berarti 

"menulis" (الكتابة) atau "baris tulisan" (السطر). Dalam kebudayaan 

Islam, khaṭ berkembang lebih jauh dari sekadar tulisan biasa, 
menjadi bentuk seni yang sarat nilai estetis dan spiritual. Menurut 



506 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

Ibnu Abd al-Qadir al-Kurdi dalam Tārīkh al-Khaṭ al-‘Arabī wa 
Ādābih (dalam kutipan Ilham Khoiri), kaligrafi didefinisikan 
sebagai seni menulis dengan pena, yang dalam praktiknya 
menerapkan teknik-teknik khusus untuk menggerakkan ujung pena 
sesuai dengan aturan-aturan penulisan huruf Arab. Oleh karena itu, 
kaligrafi tidak hanya merupakan keterampilan teknis dalam 
menulis, tetapi juga wujud ekspresi seni yang mengikuti kaidah-
kaidah tertentu. (Yunisa and Brutu 2025) 
 

Menurut Syekh Syamsuddin al-Ahfani, kaligrafi merupakan 
disiplin ilmu yang mempelajari bentuk-bentuk huruf Arab dalam 
keadaan tunggal maupun terpisah, serta tata letaknya dalam suatu 
susunan tulisan. Ia juga menekankan pentingnya metode dan 
teknik penulisan yang tepat dalam menata huruf-huruf tersebut di 
atas media tulis. Sementara itu, Yaqut al-Musta‘shimiy, salah satu 
kaligrafer ternama dalam sejarah Islam, mendefinisikan kaligrafi 
sebagai seni arsitektural yang diwujudkan melalui keterampilan 
tangan, menunjukkan bahwa penulisan kaligrafi tidak hanya 
bersifat teknis, tetapi juga artistik dan konseptual. Adapun Ubaid 
bin Ibad memaknai kaligrafi sebagai “duta tangan”, dengan pena 
sebagai perantaranya, sebuah metafora yang menggambarkan 
bagaimana kaligrafi merepresentasikan intelektualitas, keindahan, 
dan spiritualitas seorang penulis melalui media visual yang khas dan 
bernilai tinggi dalam tradisi Islam. (Fauzi and Thohir 2020) 

Kaligrafi merupakan cabang seni rupa yang menonjolkan 
keindahan visual melalui penulisan huruf Arab, yang menuntut 
keterampilan teknis serta pemahaman mendalam terhadap struktur 

morfologis dan kaidah penulisan khaṭ yang telah distandardisasi 
secara historis. Seorang kaligrafer harus menguasai karakteristik 
huruf hijaiyah, termasuk huruf yang tidak dapat disambung serta 
penempatan spasial huruf terhadap garis dasar tulisan. Penulisan 
kaligrafi tidak dapat dilakukan secara sembarangan, melainkan 
mengikuti prinsip estetika yang ketat. Secara simbolik, struktur 
kaligrafi Arab memadukan tiga elemen utama: garis horizontal 
sebagai arah tulisan, garis vertikal dari huruf-huruf seperti alif dan 



507 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

lam, serta bentuk melingkar yang menjadi elemen simbolis sentral 
dalam sistem visualnya. Ketepatan penerapan elemen-elemen ini 
menghasilkan komposisi yang harmonis dan sarat makna. 
(Khotimah 2023) 

 
Perkembangan Kaligrafi dalam Gerakan Seni Islam Modern 
di Indonesia 

Meskipun Indonesia telah meraih kemerdekaan pada tahun 
1945, pengaruh dan tantangan dari kolonialisme Belanda tidak 
serta-merta lenyap begitu saja. Dalam konteks ini, pendirian 
Yayasan Bangsal Pelaksanaan Al-Qur’an Pusaka Republik 
Indonesia pada tahun 1950 menjadi momentum penting dalam 
proses institusionalisasi seni kaligrafi sebagai bagian dari resistensi 
kultural pascakolonial. Jika ditinjau melalui kerangka teori 
Challenge and Response yang dikembangkan oleh Arnold J. 
Toynbee, inisiatif ini dapat dipahami sebagai bentuk "respon" umat 
Islam Indonesia terhadap tekanan kolonial yang masih membekas, 
dengan cara membangun simbol budaya yang memadukan unsur 
estetika, nilai-nilai keislaman, dan semangat nasionalisme. 
Kehadiran Qur’an Pusaka menjadi representasi nyata dari respons 
tersebut, yang sekaligus memperkokoh peran seni kaligrafi sebagai 
media dakwah dan instrumen peneguhan identitas budaya Islam 
Indonesia dalam lanskap kebangsaan yang sedang dibangun. 
(Ridwanuloh et al. 2024) 

Pada masa awal pemerintahan Orde Baru, seni kaligrafi 
Islam mulai memperoleh perhatian yang lebih signifikan, seiring 
dengan arah kebijakan pemerintah dalam membangun identitas 
budaya nasional. Salah satu indikator penting dari perkembangan 
tersebut adalah munculnya bentuk baru berupa lukisan kaligrafi, 
yang secara resmi diperkenalkan pada Pameran Lukisan Kaligrafi 
Nasional pertama dalam rangka Musabaqah Tilawatil Qur’an 
(MTQ) XI di Semarang tahun 1979. Inisiatif serupa kemudian 
dilanjutkan dalam Pameran Kaligrafi pada Muktamar Media Massa 
Islam se-Dunia tahun 1980 di Jakarta, serta pada MTQ XII di 
Banda Aceh tahun 1981. Rangkaian peristiwa ini mencerminkan 



508 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

peningkatan apresiasi publik dan institusional terhadap kaligrafi 
sebagai medium ekspresi seni Islam yang kontekstual dengan 
perkembangan modernitas di Indonesia. (Ridwanuloh et al. 2024) 

Seni kaligrafi mulai mendapatkan legitimasi formal dalam 
ruang publik melalui penyelenggaraan lomba resmi pada 
Musabaqah Tilawatil Qur’an (MTQ) Nasional XII tahun 1981 di 
Banda Aceh, serta MTQ XIII tahun 1983 di Padang. Dalam 
konteks ini, kehadiran kompetisi seperti Musabaqah Khattil Qur’an 
(MKQ) memiliki peran strategis dalam mendorong perkembangan 
sekaligus pelestarian seni kaligrafi di Indonesia. Keterlibatan 
generasi muda dalam ajang tersebut berkontribusi pada perluasan 
praktik kaligrafi ke berbagai ranah, seperti dekorasi masjid, 
penyalinan mushaf, karya lukis kaligrafi, serta kegiatan edukatif di 
lembaga-lembaga pendidikan Islam. Seiring dengan itu, 
institusionalisasi pendidikan kaligrafi turut mengalami kemajuan 
signifikan. Pada tahun 1985, Drs. Didin Sirojuddin Ary didukung 
oleh sejumlah tokoh penting seperti Prof. H.M. Salim Fachry dan 
K.H.M. Abd. Razzaq mendirikan Lembaga Kaligrafi Al-Qur’an 
(LEMKA), yang berfungsi sebagai pusat pelatihan sekaligus 
lembaga pembinaan bagi kaligrafer di Indonesia. LEMKA menjadi 
salah satu institusi kunci dalam pengembangan profesionalisme 
dan regenerasi seniman kaligrafi di tingkat nasional  

Pada era Orde Baru, inisiatif lembaga-lembaga seperti 
Lembaga Kaligrafi Al- Qur’an (LEMKA) memperoleh dukungan 
yang signifikan dari pemerintah, seiring dengan kebijakan negara 
dalam membentuk citra Islam Indonesia yang moderat, inklusif, 
dan memiliki nilai estetika tinggi di kancah internasional. Sepanjang 
dekade 1990-an, karya-karya kaligrafi yang dihasilkan oleh 
LEMKA secara konsisten menjadi representasi Indonesia dalam 
berbagai pameran seni Islam berskala global. Partisipasi tersebut 
tidak hanya mencerminkan pengakuan terhadap kualitas artistik 
kaligrafi Indonesia, tetapi juga menandai keberhasilan LEMKA 
dalam mengimplementasikan visinya sebagai institusi yang 
menjembatani kerja sama seni kaligrafi antarbangsa dan 
memperkuat diplomasi budaya berbasis nilai-nilai Islam. 



509 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

(Ridwanuloh et al. 2024) 
 

Akulturasi Kaligrafi dengan Budaya Nusantara 
Dalam karyanya, Antropologi Budaya, Keesing 

mendefinisikan akulturasi sebagai proses perubahan budaya yang 
terjadi akibat adanya interaksi atau kontak antara dua kelompok 
masyarakat, yang dalam banyak kasus merujuk pada adaptasi 
budaya oleh masyarakat yang berada dalam posisi subordinat 
terhadap dominasi budaya Barat. Sementara itu, Harsojo dalam 
bukunya Pengantar Antropologi menjelaskan bahwa akulturasi 
merupakan suatu gejala sosial yang muncul ketika individu-individu 
dari latar belakang budaya yang berbeda terlibat dalam interaksi 

langsung dan berkelanjutan, sehingga menimbulkan 
perubahan dalam struktur atau pola budaya asli dari salah satu atau 
kedua belah pihak. (Muamara and Ajmain 2020) 

Penyebaran Islam di Indonesia dimulai pada abad ke-11 
hingga ke-12 melalui jalur perdagangan. Di Jawa, Islam mulai 
masuk pada awal abad ke-12, namun proses Islamisasi secara 
intensif baru terjadi pada abad ke-14 melalui peran sentral Wali 
Songo (Sibli et al. 2025). Dakwah dilakukan secara damai dan 
akomodatif, tanpa konfrontasi langsung dengan budaya lokal. 
Strategi para Wali menggunakan pendekatan kultural- sosiologis, 
yaitu dengan mengidentifikasi kesamaan antara nilai-nilai Islam dan 
tradisi masyarakat setempat. Proses ini melahirkan akulturasi, di 
mana unsur-unsur budaya Islam diserap dan diadaptasi tanpa 
menghilangkan prinsip ajaran Islam yang bersifat universal. Islam 
pun diterima luas karena kemampuannya menyesuaikan diri 
dengan budaya lokal sambil mempertahankan esensi ajarannya. 

Seni kaligrafi Arab, sebagai bagian integral dari warisan 
budaya Islam, mengalami proses akulturasi yang signifikan ketika 
masuk ke Indonesia. Dalam konteks arsitektur, kaligrafi tidak 
hanya berfungsi sebagai elemen dekoratif religius, tetapi juga 
menyesuaikan diri dengan corak budaya lokal. Hal ini tercermin 
pada masjid-masjid awal seperti Masjid Demak dan Masjid Banten, 
di mana kaligrafi diterapkan pada dinding, mihrab, dan elemen 



510 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

struktural lainnya tanpa menghilangkan karakter arsitektur 
tradisional seperti atap tumpang dan ornamen lokal. Di Sumatera 
Barat, misalnya, kaligrafi diintegrasikan ke dalam arsitektur bergaya 
rumah gadang, menunjukkan kemampuan kaligrafi Islam 
beradaptasi dengan konteks budaya setempat (Schimmel and 
Rivolta 1992) Media penulisan kaligrafi pun beragam, mulai dari 
kayu dan batu nisan hingga kain dan kertas, mencerminkan 
fleksibilitasnya sebagai bentuk seni yang mampu berdialog dengan 
tradisi visual Nusantara tanpa melepaskan nilai-nilai spiritual Islam 
yang mendasarinya. (Muamara and Ajmain 2020) 
 
Kaligrafi dalam Arsitektur dan Simbol Kebudayaan Islam 
Nusantara 

Dalam ranah arsitektur, kedatangan Islam ke Indonesia 
membawa pengaruh signifikan, terutama melalui pembangunan 
masjid dan istana. Namun, bentuk arsitektur masjid yang 
berkembang di Nusantara menunjukkan proses akulturasi yang 
kuat dengan budaya lokal. Berbeda dengan masjid di Timur Tengah 
yang identik dengan kubah, masjid-masjid awal di Indonesia, 
seperti Masjid Demak dan Masjid Banten, menggunakan atap 
tumpang bersusun ganjil (tiga atau lima tingkat), menyerupai gaya 
arsitektur Hindu-Jawa. Di Sumatera Barat, pengaruh lokal lebih 
nyata melalui bentuk atap masjid yang mengadopsi desain rumah 
gadang. Pola-pola ini menunjukkan bahwa arsitektur Islam tidak 
hadir secara dominan, melainkan beradaptasi dengan tradisi 
setempat, sebagai sebuah cerminan akulturasi budaya yang juga 
tercermin dalam seni kaligrafi Islam di Indonesia. (Azizah and 
Maulani 2024) 

Kaligrafi Islam mulai berkembang sejak abad ke-7 dan terus 
mengalami evolusi hingga akhir abad ke-20. Luasnya wilayah 
penyebaran Islam menghasilkan keragaman gaya kaligrafi yang 
khas di tiap-tiap wilayah. Dalam setiap budaya tempat Islam 
berakar, para seniman mengembangkan teknik, alat, dan gaya visual 
mereka sendiri dalam menulis kaligrafi. Ciri khas kaligrafi Islam 
terletak pada penggunaan bentuk geometris yang terstruktur. 



511 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

Sebagai bagian integral dari kebudayaan Islam, kaligrafi memainkan 
peran penting dalam seni visual dan arsitektur, menjadi medium 
ekspresi religius sekaligus estetika. (Yuditia and Ginting 2024) 

Dalam arsitektur Islam, kaligrafi berfungsi sebagai elemen 
dekoratif sekaligus simbolik yang menyatu harmonis dengan 
struktur bangunan, khususnya masjid. Selain memperindah visual, 
kaligrafi mengandung dimensi spiritual sebagai pengingat akan 
kehadiran Ilahi dan peneguhan nilai-nilai keimanan. Aplikasinya 
tersebar pada berbagai elemen arsitektural, seperti dinding, kubah, 
pintu, dan mihrab, sehingga memperkuat identitas visual bangunan 
dan merepresentasikan estetika Islam yang sakral dan bermakna. 
(Yuditia and Ginting 2024) 
 
KESIMPULAN 

Seni kaligrafi Arab di Indonesia memegang peranan 

strategis sebagai medium ekspresi religius yang sarat makna estetika 

dan spiritual. Tidak hanya menjadi bentuk penghormatan terhadap 

wahyu Ilahi, kaligrafi juga berfungsi sebagai sarana pendidikan 

moral dan pembentukan karakter Islami. Dalam praktiknya, 

kaligrafi menuntut keterampilan teknis, ketelitian, dan kedalaman 

pemahaman terhadap bahasa Arab, yang secara tidak langsung 

menumbuhkan nilai-nilai disiplin, kesabaran, dan kecintaan 

terhadap ilmu dalam diri para penggiatnya. Sebagai seni rupa Islam 

yang berkembang seiring perjalanan sejarah bangsa, kaligrafi di 

Indonesia telah melalui proses adaptasi yang kompleks, baik dalam 

bentuk akulturasi dengan budaya lokal maupun dalam respons 

terhadap dinamika sosial-politik, termasuk pada masa 

pascakolonial dan era modern. 

Perkembangan kaligrafi Arab di Indonesia juga 

menampilkan dimensi kultural dan nasionalis yang kuat. Melalui 

karya monumental seperti Mushaf Pusaka dan dukungan institusi 

seperti LEMKA, kaligrafi tampil sebagai simbol perlawanan 



512 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

terhadap dominasi budaya kolonial serta sebagai afirmasi terhadap 

identitas budaya Islam yang inklusif dan kontekstual. Kaligrafi 

diintegrasikan ke dalam berbagai medium seni, dari arsitektur 

masjid, lukisan modern, hingga desain kontemporer, 

memperlihatkan fleksibilitasnya dalam beradaptasi dengan ruang 

dan waktu. Melalui berbagai ajang nasional seperti MTQ dan 

MKQ, seni ini mengalami revitalisasi dan regenerasi, 

menjadikannya tidak hanya sebagai warisan visual Islam, tetapi juga 

sebagai instrumen diplomasi budaya dan penguatan identitas 

bangsa. 

DAFTAR PUSTAKA 

Azizah, S., and H. Maulani. 2024. ‘PENGARUH SENI 
KALIGRAFI ARAB TERHADAP BUDAYA DI 
INDONESIA’. Shaf: Jurnal Sejarah, Pemikiran dan Tasawuf 
1 (2): 22–37. 

Bissalam, Ummu. 2024. ‘Transformasi Kaligrafi Tradisional Ke 
Digital Sebagai Media Dakwah Era Baru’. AL-MUTSLA 
6 (2): 502–21. https://doi.org/10.46870/jstain.v6i2.1236. 

Damit, S.A., B.M. Yusoff, N. Kassim, and N.A. Manap. 2021. 
‘JENIS-JENIS SENI KALIGRAFI ARAB SEBAGAI 
HIASAN’. Gendang Alam 2 (2): 49–62. 

Fauzi, M., and M. Thohir. 2020. ‘Pembelajaran Kaligrafi Arab 
untuk Meningkatkan Maharah Al- Kitabah’. El Ibtikar 9 
(2): 226–40. 

Ghozali, A., and H.J. Rabain. 2021. CAHAYA PENA KHATH 
AL-QUR’AN. KALIMEDIA. 

Khotimah, M.H. 2023. ‘Sejarah Seni Kaligrafi Dalam Islam dan 
Perkembangannya di Indonesia’. SHAF: Jurnal Ekonomi, 



513 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

Syariah dan Studi Islam 2 (1): 1–14. 
https://doi.org/10.59548/je.v1i2.62. 

Muamara, R., and N. Ajmain. 2020. ‘AKULTURASI ISLAM 
DAN BUDAYA NUSANTARA’. Tanjak: Journal of 
Education and Teaching 1 (2): 24–38. 
https://doi.org/10.35961/tanjak.v1i2.150. 

Rahmat, P.S. 2009. ‘Penelitian Kualitatif.’ Jurnal Equilibrium 5: 30–
57. 

Ridwanuloh, L., M.M. Umam, and A. Mulyana. 2024. ‘SENI 
TULIS ARAB DI NUSANTARA: PERKEMBANGAN 
KALIGRAFI ISLAM DI INDONESIA PASCA 
KEMERDEKAAN (1945–1985’. JAZIRAH: Jurnal 
Peradaban dan Kebudayaan 5 (2): 132–55. 
https://doi.org/10.51190/jazirah.v5i02.164. 

Schimmel, Annemarie, and Barbar Rivolta. 1992. ‘Islamic 
Calligraphy’. The Metropolitan Museum of Art Bulletin 50 (1): 
1. https://doi.org/10.2307/3263914. 

Sibli, M. Imam, Nizzalul Misbah, and Moh Kusno. 2025. ‘Peran 
Sunan Gresik Dalam Pengembangan Pendidikan Islam di 
Jawa’. Qomaruna Journal of Multidisciplinary Studies 2 (2): 2. 
https://doi.org/10.62048/qjms.v2i2.82. 

Ulfa, A.U., L. Triastuti, and R. Zamzam. 2025. ‘WARISAN SENI 
ISLAM DALAM KAJIAN ILMU KALIGRAFI ARAB’. 
SHAF: Jurnal Ekonomi, Syariah dan Studi Islam 3 (1): 66–76. 
https://doi.org/doi:https://doi.org/10.59548. 

Yuditia, D.D., and M.A. Ginting. 2024. ‘KALIGRAFI SEBAGAI 
SENI BUDAYA ISLAM DAN ARSITEKTUR’. SHAF: 
Jurnal Ekonomi, Syariah dan Studi Islam 2 (2): 172–85. 
https://doi.org/doi:https://doi.org/10.59548. 



514 

 

DOI: 10.46870/jstain.v7i2.                                   Vania Putri Mawriska, et.al 

 

Yunisa, R.A., and J.H. Brutu. 2025. ‘SENI KALIGRAFI 
SEBAGAI MEDIA DAKWAH DAN PENDIDIKAN 
ISLAM’. SHAF: Jurnal Ekonomi, Syariah dan Studi Islam 3 
(1): 28–39. https://doi.org/doi:https://doi.org/10.59548. 

 


