
    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

129 
 

 

METODOLOGI PENGAIDAHAN NAHWU DALAM PEMIKIRAN IBNU HISYAM 

 
Abd. Fattah1 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

abdf4tt4h@gmail.com 

 
 

Keywords: ABSTRACT 

Ibn Hisyam, Arabic 

Grammatical Thought 

Ibn Hishām al-Anṣārī is widely recognized as one of the most 

influential figures in the tradition of nahwu scholarship, 

particularly in Egypt. His meticulous and critical approach to 

analyzing grammatical rules positioned him as a central figure 

in the development of the Egyptian School of Nahwu. This article 

examines Ibn Hishām’s grammatical thought by tracing his 

intellectual trajectory and biographical background, his 

scholarly relationships with his teachers, his contributions to his 

students, and his works on nahwu and related disciplines. Ibn 

Hishām’s methodological approach to nahwu is grounded in 

various forms of adillah, including Qur’anic texts and their 

variant qirā’āt, Prophetic ḥadīth, as well as classical Arabic 

poetry and prose. In general, Ibn Hishām tended to align with the 

views of the Basran School of nahwu. However, he did not 

hesitate to adopt opinions from the Kufan, Baghdadi, or 

Andalusian schools when their evidence was deemed stronger. 

This stance reflects his adherence to the principles of al-intikhāb 

and al-tarjīḥ, namely selecting and prioritizing grammatical 

opinions based on the strength of their supporting evidence. 
Kata kunci: ABSTRAK 

Ibnu Hisyam, Pemikiran 

Nahwu 

Ibnu Hisyam al-Anṣārī dikenal sebagai salah satu tokoh 
berpengaruh dalam tradisi keilmuan nahwu, khususnya di 
Mesir. Kepribadiannya yang teliti dan kritis dalam 
menganalisis kaidah-kaidah Bahasa, menjadikannya tokoh 
sentral dalam pembentukan Mazhab Nahwu Mesir. Artikel ini  
mengeksplorasi pemikiran nahwu Ibnu Hisyam, menelusuri 
perjalanan intelektual dan latar belakang kehidupannya, 
hubungan intlektual dengan para gurunya, kontribusi terhadap 
para muridnya, serta karya-karyanya tentang nahwu maupun 
yang lainnya. Metode pemikiran nahwunya dibangun 
berdasarkan sejumlah adillah yang berlandaskan nas al-
Qur’an dan sebagian qira’atnya, hadis-hadis Nabi, poisi dan 
prosa Arab klasik. Secara umum, Ibnu Hisyam lebih cenderung 
kepada pendapat ulama nahwu Mazhab Baṣrah, namun ia juga 
tidak segan mengadopsi pandangan dari Mazhab Kufah, 
Bagdad, atau Andalusia jika dalil-dalil mereka dinilai lebih 
kuat, karena ia menganut prinsip al-Intikhab dan al-Tarjikh 
(memilih pendapat berdasarkan kekuatan dalil). 

 

 
 

mailto:abdf4tt4h@gmail.com


    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

130 
 

PENDAHULUAN 

  

Ilmu nahwu telah menjadi fondasi penting dalam studi bahasa Arab, khususnya dalam 

memahami teks-teks keislaman seperti al-Qur’an, hadis, tafsir, dan berbagai naskah Arab 

klasik. Keberadaan ilmu ini membantu menjaga ketepatan dalam membaca dan menafsirkan 

teks, serta menjadi alat utama dalam memahami struktur bahasa Arab secara ilmiah. Sehingga, 

para ulama sejak masa awal Islam telah memberi perhatian besar terhadap pengembangannya. 

Seiring dengan perjalan waktu, ilmu nahwu mengalami perkembangan memunculkan mazhab-

mazhab nahwu dengan pendekatannya masing-masing yang dipengaruhi oleh perkembangan 

ilmu pengetahuan dan kondisi geografis. 

Dalam perjalanan sejarah perkembangan ilmu nahwu, salah satu mazhab nahwu adalah 

mazhab Mesir. Mazhab ini muncul sebagai respon terhadap perkembangan sebelumnya yang 

didominasi oleh dua mazhab, yakni  Baṣrah dan Kufah. Di antara tokoh paling menonjol dari 

mazhab Mesir adalah Ibnu Hisyām al-Anṣārī (708–761 H)1, seorang ulama besar yang dikenal 

karena kedalaman ilmunya dan ketajaman analisanya dalam bidang nahwu.  

Ibnu Hisyām menunjukkan kecemerlangannya melalui karya-karya monumentalnya 

seperti Mugnī al-Labīb ‘an Kutub al-A‘ārīb dan Qatr al-Nadā wa Ball al-Ṣadā. Dalam karya-

karya tersebut, ia menunjukkan ketajaman berpikir serta kemampuan analisis gramatikalnya 

yang tinggi. Dalam karya-karyanya, ia tidak hanya menyajikan teori, tetapi juga memberikan 

contoh aplikatif yang memudahkan pembaca dalam memahami konsep-konsep bahasa Arab 

yang kompleks.  

Sebagai tokoh mazhab Mesir, Ibnu Hisyām dikenal dengan pendekatannya yang tidak 

terikat pada fanatisme mazhab tertentu, meskipun dikatakan bahwa ia lebih condong setuju 

pada kaidah Mazhab Basrah,2 akan tetapi tidak sampai pada taraf fanatis, melainkan ia mampu 

mengambil manfaat dari berbagai pendapat sebelumnya dan menggabungkannya secara 

objektif. Hal ini mencerminkan keluasan wawasan dan kematangan berpikirnya dalam 

menyusun serta mengembangkan kaidah-kaidah nahwu. Pendekatan ini pula yang menjadi 

alasan mengapa ia dijuluki sebagai salah satu tokoh sentral dalam sejarah ilmu nahwu. 

 

 
1Azis Anwar Fachrudin, Linguistik Arab (Pengantar Sejarah dan Mazhab), (Yogyakarta:,DIVA Press, 

2021), h. 185 
2Azhar Ismail Hasibuan dkk, ‘Moderasi Mazhab Mesir Terhadap Mazhab Kufah, Basrah dan Andalusia’, 

Nady Al-Adab: Jurnal Bahasa Arab, 20.3 (2023), h. 79 



    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

131 
 

METODE  

Jenis penelitian yang digunakan adalah Kualitatif. Dari segi tempatnya adalah  library 

research dengan metode pengumulan data dekumentasi. Hal ini  karena dilakukan dengan 

mengumpulkan data/informasi dari berbagai referensi berupa buku, jurnal, artikel, laporan, dan 

karya ilmiah lainnya yang tersedia di perpustakaan maupun database online. Adapun metode 

pengolahan data yang digunakan adalah deskriptif-analitis, yaitu pengolahan data melalui 

pendeskripsian dan penafsiran interpretatif sehingga menghasilkan kesimpulan. 

 

PEMBAHASAN  

A. Sekilas Biografi Ibnu Hisyām 

Ibnu Hisyām bernama lengkap Jamāluddīn Abdullāh bin Yūsuf bin Ahmad bin 

Abdullāh bin Hisyām al-Anṣārī al-Miṣrī. Para sejarawan sepakat bahwa beliau lahir di Kairo 

pada hari Sabtu, 5 Żulqa’dah tahun 708 H/1309 M3 dan wafat tepat di usianya yang ke 51 

tahun, pada malam Jumat, 5 Żulqa’dah tahun 761 H/1360 M, dimakamkan setelah salat Jumat 

di Pemakaman para sufi diluar Bāb al-Naṣr.4  

Dianugerahi kecerdasan luar biasa dan daya ingat yang kuat, menjadikan Ibnu Hisyām 

mampu menguasai berbagai ilmu dan menonjol di dalamnya. Ia dikenal dengan 

kebermanfaatannya, penelitian-penelitiannya yang mendalam, koreksi-koreksinya yang 

menakjubkan, pengetahuannya yang luas, dan kemampuannya dalam mengolah perkataan, 

baik secara panjang lebar maupun ringkas. Bukti ketajaman dan kekuatan hafalannya hingga 

akhir hayatnya adalah ia mampu menghafal Mukhtaṣar al-Khiraqī kurang dari empat bulan, 

pada waktu lima tahun sebelum wafatnya.5 Itu berarti ia menghafal kitab fikih mazhab Hanbali 

tersebut di usia 46 tahun. 

Selain itu, Ibnu Hisyām juga diriwayatkan sebagai seorang ulama yang wara' (sangat 

hati-hati dalam beragama), sehingga tidak diragukan dalam akidahnya, ketaatannya, maupun 

perilakunya. Ia mempelajari fikih pertama dari sumber-sumber mazhab Syafi'i, sehingga 

 
3Barakāt Yūsuf Habbūd, Syarḥ Qaṭr Al-Nadā Wa Ball Al-Ṣadā (Lebanon, Dār al-Fikr, 2008), h. 12; Lihat 

juga Suyūṭī, Bugyah al-Wu’āt,jilid.2, (Beirut, Dār al-Fikr, 1979), h. 68 
4Syauqī Ḍaīf, Al-Madāris al-Naḥwiyyah, (Kairo, Dār al-Ma’ārif,Cet:7,tth), h. 346 
5Moh Pribadi, ‘Tata Bahasa Arab Struktural (Kajian Pemikiran Ibnu Hisyam tentang Nahwu dalam 

Bukunya Mughni Al-Labib)’, Adabiyyāt: Jurnal Bahasa dan Sastra, 4.2, h. 250 



    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

132 
 

menjadi penganutnya dan pada akhir hayatnya ia beralih ke mazhab Hanbali.6 Ini menunjukkan 

bahwa ia adalah seorang yang mendalam dalam kedua mazhab tersebut.  

Perihal masa kecil dan jejak pendidikan Ibnu Hisyām, sangat minim riwayat yang 

menyebutkannya. Dua kitab biografi diantaranya adalah al-Durar al-Kāminah7 dan Bugyah al-

Wu’āt8 juga tidak mencantumkan hal tersebut. Mayoritas teks hanya fokus menggambarkan 

keagungan beliau, kecerdasannya, serta sifat dan akhlak mulianya. Dikatakan bahwa Ibnu 

Hisyām dikenal dengan sifat rendah hati, penuh kasih sayang, dan kelembutan hatinya. Selain 

itu, ia adalah seorang yang sabar dalam menuntut ilmu, dan tekun dalam melakukannya hingga 

akhir hayatnya.9   

Kepribadian tersebutlah menjadi salah satu alasan yang mampu membawa Ibnu Hisyām 

mencapai ketenarannya yang tidak terbatas di Mesir saja, bahkan meluas hingga ke timur dan 

barat. Seringkali kita juga mendapati kitab yang membahas karya Ibnu Hisyām, dengan 

mengutip perkataan Ibnu Khaldun yang berkata: "Kami di Magrib (Afrika Utara) senantiasa 

mendengar bahwa telah muncul seorang ulama bahasa Arab di Mesir bernama Ibnu Hisyām, 

yang lebih ahli dalam bidang Nahwu daripada Sibawaih.10 

B. Jaringan Keilmuan Ibnu Hisyām 

Masa hidup Ibnu Hisyām diliputi oleh lingkungan yang kondusif dengan banyaknya 

ulama dan majelis ilmu yang berkembang. Dia tumbuh di bawah bimbingan para ulama 

terkemuka, dibesarkan dalam asuhan mereka, dan menimbah ilmu, pengetahuan, dan akhlak  

dari mereka. 

1. Guru dan Murid Ibnu Hisyan 

Penulis al-Durar al-Kāminah dan Bugyah al-Wu’āt dikutip Yūsuf Habbūd 

menyebutkan bahwa di antara guru-gurunya ialah: 

a. Al-Tāj al-Fākihānī (w. 731 H) Beliau adalah Umar bin Alī bin Sālim bin Ṣadaqah al-

Lakhmī al-Iskandarī, seorang ahli nahwu yang mahir dalam bahasa Arab dan berbagai 

 
6Fahrur Rizal Mubarok, Ikhtilāf Ārā’ Ibn Hisyām bayna Kitābayhi Syarḥ Qaṭr an-Nadā wa Syarḥ 

Syudzūr adz-Dzahab, h. 16 
7Ibnu Ḥajar al-‘Asqalānī, Al-Durar Al-Kāminah, (Iran, ttp,1929), h. 1 
8Jalāluddīn Al-Suyūṭī, Bugyah Al-Wu’āt (Beirut, Dār al-Fikr, 1979), h. 1 
9Barakāt Yūsuf Habbūd, Syarḥ Qaṭr Al-Nadā Wa Ball Al-Ṣadā, h. 13 
10Muhammad al-Ṭanṭawī, Nasy’ah Al-Naḥwi Wa Tārīkh Asyhur Al-Nuḥāt (Maktabah Iḥyā’ al-Turāṡ al-

Islāmī, 2005) Cetakan 1, h. 217-218; Lihat juga Syauqī Ḍaīf, Al-Madāris Al-Naḥwiyyah, h. 346-347; Lihat juga 

Habbūd, Syarḥ Qaṭr Al-Nadā Wa Ball Al-Ṣadā, h. 13 



    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

133 
 

disiplin ilmu. Ibnu Hisyām mulai mempelajari nahwu dari kitab karya al-Fākihānī yaitu 

Al-Isyārah.11 

b. Abū Ḥayyān al-Andalusī (w. 745 H) Beliau adalah Muhammad bin Yūsuf bin Alī bin 

Ḥayyān al- Andalusī al-Garnāṭī al-Naḥwī. Seorang ahli nahwu Andalusia, ahli hadis, ahli 

bahasa, dan sastrawan. Ibnu Hisyām mendengarkan (belajar) Diwan Zuhair bin Abi Salma 

darinya, namun tidak sering mendampinginya.12 

c. Taj al-Dīn al-Tibrīzī (w. 746 H) Beliau adalah Alī bin Abdullāh bin Abī al-Hasan al-

Ardabīlī al-Tibrīzī, seorang ulama besar yang terkenal dalam fikih, bahasa Arab, ilmu-

ilmu rasional, dan aritmatika. Ibnu Hisyām mempelajari ilmu Al-Jarh wat Ta'dil (ilmu 

kritik perawi hadis) darinya.13 

d. Ibnu al-Marḥal (w. 794 H) Beliau adalah Syihabuddin Abu al-Faraj Abd al-Laṭīf bin Abd 

al-‘Azīz bin Yusuf al-Harani al-Aṣlī al-Syāfi’ī al-Naḥwī. Ia sangat mahir dalam nahwu, 

bahasa, ma'ani (retorika), bayan, dan qirā'at. Ibnu Hisyām belajar dan sering 

mendampinginya. Ibnu al-Marḥal mencintai dan memuji Ibnu Hisyām, bahkan lebih 

mengutamakannya dibanding Abu Hayyan.14 

e. Ibnu Jamā’ah (penulis al-Bugyah dalam biografinya tentang Ibnu Hisyām menyebutkan 

bahwa ada banyak orang yang bernama ini, namun mungkin saja yang dimaksud disini 

adalah Badr al-Dīn Abū Abdullāh Muhammad bin Jamā’ah yang wafat pada tahun 733 H 

yang menjabat sebagai Qāḍī Quḍāt Damaskus, kemudian Mesir pada masanya.15 

Adapun murid-muridnya:16 

a. Majd al-Dīn (w. 779 H) 

b. Abu al-Faḍl al-Nuwairī (w. 786 H)  

 
11Ibnu Ḥajar al-‘Asqalānī, Al-Durar Al-Kāminah, (Iran, 1929) Jilid 3, h. 178; Lihat juga  Mubarok, 

Ikhtilāf Ārā’ Ibn Hisyām bayna Kitābayhi Syarḥ Qaṭr an-Nadā wa Syarḥ Syudzūr adz-Dzahab, h. 15; Lihat juga 

Habbūd, Syarḥ Qaṭr Al-Nadā Wa Ball Al-Ṣadā, h. 12 
12Jalāluddīn Al-Suyūṭī, Bugyah Al-Wu’āt (Beirut: Dār al-Fikr, 1979), h. 280-283; Lihat juga al-Ṭanṭawī, 

Nasy’ah Al-Naḥwi Wa Tārīkh Asyhur Al-Nuḥāt, h. 217; Lihat juga Habbūd, Syarḥ Qaṭr Al-Nadā Wa Ball Al-Ṣadā, 

h. 12 
13Muhammad al-Ṭanṭawī, Nasy’ah Al-Naḥwi Wa Tārīkh Asyhur Al-Nuḥāt, h. 217;  Lihat juga Mubarok, 

Ikhtilāf Ārā’ Ibn Hisyām bayna Kitābayhi Syarḥ Qaṭr an-Nadā wa Syarḥ Syudzūr adz-Dzahab, h. 15 
14Habbūd, Syarḥ Qaṭr Al-Nadā Wa Ball Al-Ṣadā, h. 12; Lihat juga al-Ṭanṭawī, Nasy’ah Al-Naḥwi Wa 

Tārīkh Asyhur Al-Nuḥāt, h. 217; Lihat juga  Mubarok, Ikhtilāf Ārā’ Ibn Hisyām bayna Kitābayhi Syarḥ Qaṭr an-

Nadā wa Syarḥ Syudzūr adz-Dzahab, h. 15; Lihat juga Al-Suyūṭī, Bugyah Al-Wu’āt, Juz 2, h. 541 

15Jalāluddīn Al-Suyūṭī, Bugyah Al-Wu’āt, juz 2 hal. 546 
16Mubarok, Ikhtilāf Ārā’ Ibn Hisyām bayna Kitābayhi Syarḥ Qaṭr an-Nadā wa Syarḥ Syudzūr adz-

Dzahab, h. 16 



    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

134 
 

c. Jamal al-Dīn al-Suyūṭī (w. 790 H)  

d. Ibnu al-Furāt (w. 794 H) 

Mengenai murid-murid Ibnu Hisyām, tidak banyak rujukan yang mencantumkannya. 

Dalam kitab al-Syarḥ Qaṭr al-Nadā wa Ball al-Ṣadā bahkan dikatakan kitab-kitab biografi 

tidak banyak menyebutkan murid-murid Ibnu Hisyām, karena kemungkinan besar, kebanyakan 

dari mereka bukan sosok yang terkenal. Sehingga, dalam kitab hanya menyebutkan, 

"sekelompok orang-orang Mesir dan lainnya berguru kepada Ibnu  Hisyām”.17 

 

2. Karya-karya Ibnu Hisyam 

Mugnī al-Labīb 'an Kutub al-A'ārīb dan Awḍaḥ al-Masālik ilā Alfiyah Ibnu Mālik 

merupakan dua karya besar Ibnu Hisyām memiliki dampak besar dan membuatnya 

mendapatkan kedudukan tinggi di kalangan para ulama dan sastrawan. Selain itu, karya-karya 

lain Ibnu Hisyām ialah: 1) Al-I'rāb 'an Qawā'id al-I'rāb; 2) Al-Algāz; 3) Al-Tażkirah; 4) Al-

Taḥṣīl wa al-Tafṣīl li Kitāb al-Tażyīl wa al-Takmīl; 5) Al-Jāmi' al-Kabīr; 6) Al-Jāmi' al-Ṣagīr; 

7) Risālah fi Isti’māl al-Munādā fi Tis’i Āyāt min al-Qur’an; 8) Raf'ul Khaṣāṣah 'an Qurrā' al-

Khulāṣah; 9) Al-Rawḍah al-Adabiyah fi Syawāhid 'Ilm al-'Arabiyah; 10) Syużūr al-Żahab; 11) 

Syarḥ Syużūr al-Żahab; 12) Qaṭr al-Nadā wa Ball al-Ṣadā; 13) Syarḥ Qaṭr al-Nadā wa Ball 

al-Ṣadā; 14) Syarḥ al-Burdah; 15) Syarḥ al-Syawāhid al-Ṣugrā; 16) Syarḥ al-Syawāhid al-

Kubrā; 17) Syarḥ al-Lamḥah li Abī Ḥayyān; 18) ‘Umdah al-Ṭālib fi Tahqīq Ṣarf Ibnu al-Ḥājib; 

19) Al-Qawā'id al-Ṣugrā; 20) Al-Qawā'id al-Kubrā; 21) Mukhtaṣar al-Intiṣāf min al-Kasysyāf; 

22) Al-Masā'il al-Safariyah fi al-Nahwi; 23) Mauqid al-Ażhān wa Mauqiẓ al-Wasnān.18 

C. Pemikiran Nahwu Ibnu Hisyām 

Muṣṭāfā ‘Abd al-‘Azīz al-Sinjirjī dikutip Ramadhan mengatakan bahwa salah satu 

karakteristik ulama Nahwu Mesir ialah dalam menyelesaikan sebuah permasalahan nahwu, 

mereka sepakat dengan mazhab Bashrah dalam satu sisi dan menyepakati mazhab Kufah di sisi 

lainnya.19 Demikian pulalah gambaran umum metode pemikiran nahwu Ibnu Hisyām. 

Dikatakan, bahwa beliau merupakan salah satu ulama nahwu Mesir yang moderat dalam 

 
17Habbūd, Syarḥ Qaṭr Al-Nadā Wa Ball Al-Ṣadā, h. 13 
18Mubarok, Ikhtilāf Ārā’ Ibn Hisyām bayna Kitābayhi Syarḥ Qaṭr an-Nadā wa Syarḥ Syudzūr adz-

Dzahab, h. 17; Lihat juga  al-Ṭanṭawī, Nasy’ah Al-Naḥwi Wa Tārīkh Asyhur Al-Nuḥāt, h. 217  

19Albi Tisnadi Ramadhan, ‘Sejarah Generasi Awal Madrasah Nahwu Bashrah dan Pengaruhnya terhadap 

Metode Pengajaran Nahwu di Mesir’, Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial dan Sains, 9.2 (2020), h. 254 



    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

135 
 

memandang kedua mazhab induk tersebut.  

Adapun hal-hal yang disepakati oleh Ibnu Hisyām  pada pemikiran nahwu Mazhab 

Baṣrah antara lain: 

1. Menetapkan bahwa mubtada’ dirafa’ karena berada di awal dan khabar dirafa’ oleh 

mubtada’.  

2. Kāna dan saudara-saudaranya merafa’ isimnya dan menasab khabarnya. 

3. Muḍāf ilaih dijar karena iḍāfah bukan karena terdapat huruf lam yang tersembunyi 

atau dihapuskan. 

4. Huruf ta’ pada أخت dan بنت bukanlah untuk ta’nīṡ melainkan huruf asli. 

5. Yang dihapus dalam تأمروني adalah nūn al-raf’i bukan nūn al-wiqāyah. 

6. Bila khabar dalam bentuk ẓarf atau jār -majrūr, maka khabarnya dianggap dihapus dan 

ditakwilkan sebagai كائن atau مستقر, bukan كان atau استقر. 

7. Isim isyārah tidak dapat menggantikan posisi isim mauṣūl,  seperti dalam kalimat   وهذا

 .الذي bermakna sebagai isim mauṣūl هذا dimana kufiyyūn menjadikan ,تحملين تلقي

8. Kata زيدا dalam kalimat إنْ زيدا قام adalah fā‘il dari kata kerja yang tersembunyi (yang 

sebenarnya ada tapi dihapus). 20 

Seperti yang dikatakan sebelumnya, bahwasanya meskipun Ibnu Hisyām banyak 

menyetujui pendapat Mazhab Baṣrah, bukan berarti tidak ada yang sepaham dengan ulama 

Mazhab Kūfah. Berikut beberapa pemikiran yang selaras antara Ibnu Hisyām dan Kufiyyīn: 

1. Boleh ‘aṭaf pada ḍamir muttaṣil majrūr (kata ganti yang bersambung dan majrūr) 

tanpa mengulang huruf jarnya, seperti dalam qiraāt Hamzah: تساءلون به والأرحام, dengan 

meng-‘aṭaf-kan al-arḥām kepada yang dimajrur oleh bā’ (ḍamīr muttaṣil ha). 

2. Boleh memisahkan antara muḍāf dan muḍāf ilaih dengan maf‘ūl bih, berdasarkan 

qiraāt Ibnu ‘Āmir:  ُْنَ الْمُشْرِكِيْنَ قَتلَْ اوَْلََدِهِمْ شرَُكَاۤؤُهم  yakni menjadikan kata ,وَكَذٰلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيْرٍ م ِ

“qatla” sebagai muḍāf kepada “syurakā’uhum”, meski dipisahkan oleh maf‘ūl bih yaitu 

“awlādahum”. 

3. Isim fā‘il hanya memiliki maf‘ūl jika maknanya adalah "sekarang" atau "akan 

datang", namun jika bermakna lampau, maka dia tidak boleh memiliki objek. 21 

Perlakuan Ibnu Hisyām terhadap pemikiran Mazhab Bagdad dan Andalusia cenderung 

 
20Syauqī Ḍaīf, Al-Madāris Al-Naḥwiyyah, h. 347-348 
21Syauqī Ḍaīf, Al-Madāris Al-Naḥwiyyah, h. 349-350 



    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

136 
 

sama dengan perlakuannya antara Mazhab Baṣrah dan Kūfah, yaitu beliau tidak memihak 

diantara keduanya, melainkan memilih yang paling kuat dan paling sesuai dengan nas al-

Qur’an. Adapun  beberapa hal yang ia pilih dari pendapat Mazhab Bagdad ialah: 

ُ  :terkadang dapat berfungsi sebagai maf'ūl bih, sebagaimana firman Allah SWT حيث .1 اللََّّ

رِسَالَتهَُ   يجَْعلَُ  حَيْثُ   Allah lebih mengetahui di mana Dia) (Al-An'am: 124) أعَْلمَُ 

menempatkan risalah-Nya). 

 terkadang dapat berfungsi sebagai mā zamāniah (menunjukkan waktu). Firman ما .2

Allah SWT:  ُلَه فَاسْتقَِيمُوا  لَكمُْ  اسْتقََامُوا   Maka selama mereka lurus) (At-Taubah: 7) فمََا 

terhadapmu, hendaklah kamu lurus terhadap mereka). Maksudnya, hendaklah kamu 

lurus terhadap mereka selama mereka lurus terhadapmu. 

3. kalimat (jumlah) terkadang dapat menggantikan mufrad (kata tunggal), seperti 

perkataan sebagian penyair: 

يلتقيان  و بالشام أخرى كيف  إلى الله أشكو بالمدينة حاجة    

"Kepada Allah aku mengeluh di Madinah akan suatu kebutuhan, 
Dan di Syam kebutuhan lain; bagaimana keduanya bisa bertemu?" 
 
Dengan takdir bahwa kalimat pertanyaan kaifa yaltiqiyāni adalah badal (pengganti) 

dari dua kata ḥājatan dan ukhrā. 22 

Sementara itu, para ahli nahwu Mazhab Andalusia yang paling sering dibahas dalam 

karya-karya Ibnu Hisyām ialah Ibnu ‘Uṣfūr, Ibnu Mālik, dan Abū Ḥayyān, diantara beberapa 

hal yang Ibnu Hisyām sejalan dengan pemikiran mereka adalah: 

-terkadang dapat berfungsi untuk doa (permohonan). Dalilnya adalah perkataan al لن .1

A'syā:  

الجبال  ت لكم خالدا خلودَ   لن تزالوا كذلكم ثم لَ زا    

“Kalian tidak akan pernah berhenti demikian, dan tidak akan berhenti 
Bagi kalian keabadian, keabadian gunung-gunung” 

2. Kedudukan kalimat (jumlah) dalam ta'līq (ketergantungan makna) adalah naṣab 

(objek). Oleh karena itu, ia di-aṭafkan dengan naṣab pula. 

 لَيَجْمَعَنَّكمُْ إلِىَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ   :seperti dalam firman Allah ,(di) فيِ terkadang dapat bermakna إلِىَ .3

(Pasti Dia akan mengumpulkan kamu pada hari kiamat) [QS. An-Nisa': 87]. 

 masuk pada masa lampau yang diharapkan terjadi قدَْ  adalah baik, karena قدَْ  .4

 
22Syauqī Ḍaīf, Al-Madāris Al-Naḥwiyyah, h. 350-351 



    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

137 
 

(mutawaqa’). 

 terkadang dapat berfungsi sebagai taukīd (penekanan) untuk ma'rifah (kata benda كلًُّ  .5

tertentu). 

 23 .حينَ  bukan bermakna (ketika) إذِْ  adalah ẓaraf dengan makna لما .6

Demikianlah potret singkat pemikiran Ibnu Hisyām yang mengandung simpulan umum 

bahwa beliau merupakan salah satu ulama yang moderat, tidak fanatik pada satu mazhab, akan 

tetapi kritis dan analitis dalam membandingkan dua pendapat lalu memilih yang paling kuat.  

 

KESIMPULAN 

Metode kaidah Nahwu Ibnu Hisyām adalah berdasarkan (adillahnya) pada nas al-

Qur’an dan qira’atnya, Hadis Nabi, dan ucapan orang Arab, baik puisi maupun prosa. 

Meskipun dikatakan bahwa secara umum beliau banyak bersandar pada Mazhab Basrah, akan 

tetapi ia juga bersikap terbuka terhadap berbagai mazhab nahwu Kufah, Bagdad, dan 

Andalusia, karena ia menganut prinsip al-Intikhab dan al-Tarjih (memilih pendapat 

berdasarkan kekuatan dalil). 

  

DAFTAR PUSTAKA  

Ḍaīf, Syauqī. Al-Madāris Al-Naḥwiyyah. Cetakan ke. Kairo: Dār al-Ma’ārif, n.d. 

Fachrudin, Azis Anwar. Linguistik Arab (Pengantar Sejarah Dan Mazhab). Yogyakarta: 

DIVA Press, 2021. 

Habbūd, Barakāt Yūsuf. Syarḥ Qaṭr Al-Nadā Wa Ball Al-Ṣadā. Lebanon: Dar al-Fikr, 2008. 

Hasibuan, Azhar Ismail, Kenny Andika, Sindy Febrianisa, Sugeng Sugiyono, and Moh Pribadi. 

“Moderasi Mazhab Mesir Terhadap Mazhab Kufah, Basrah Dan Andalusia.” Nady Al-

Adab: Jurnal Bahasa Arab 20, no. 3 (2023): 76–88. 

Ibnu Ḥajar al-‘Asqalānī. Al-Durar Al-Kāminah. Iran, 1929. 

 
23Syauqī Ḍaīf, Al-Madāris Al-Naḥwiyyah, h. 352-353 



    AL-MUALLAQAT: JOURNAL OF ARABIC STUDIES 
                                                           Vol. 5 No. 1 (2025): hal 129-138 
                                                                     E  ISSN: 2828-562X 

       

Website:https://jurnal.stainmajene.ac.id/index.php/almuallaqat  
 

138 
 

Jalāluddīn Al-Suyūṭī. Bugyah Al-Wu’āt. Beirut: Dār al-Fikr, 1979. 

Mubarok, Fahrur Rizal. “Ikhtilāf Ārā’ Ibn Hisyām bayna Kitābayhi Syarḥ Qaṭr an-Nadā wa 

Syarḥ Syudzūr adz-Dzahab.” Al-Lisān Al-‘Arabi 4, no. 1 (2024): 12–24. 

Muhammad al-Ṭanṭawī. Nasy’ah Al-Naḥwi Wa Tārīkh Asyhur Al-Nuḥāt. Maktabah Iḥyā’ al-

Turāṡ al-Islāmī, 2005. 

Pribadi, Moh. “Tata Bahasa Arab Struktural (Kajian Pemikiran Ibnu Hisyam Tentang Nahwu 

Dalam Bukunya Mughni Al-Labib).” Adabiyyāt: Jurnal Bahasa Dan Sastra 4, no. 2 (n.d.): 

247–72. 

Ramadhan, Albi Tisnadi. “Sejarah Generasi Awal Madrasah Nahwu Bashrah Dan Pengaruhnya 

Terhadap Metode Pengajaran Nahwu Di Mesir.” Jurnal Intelektualita: Keislaman, Sosial 

Dan Sains 9, no. 2 (2020): 243–56. 

 

 


